

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

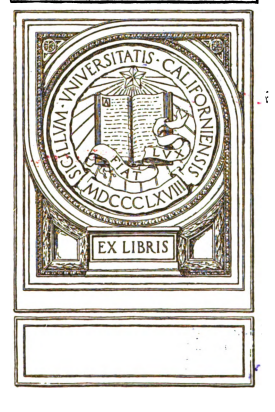
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



U.C. BERKELEY LIBRARIES

### GIFT OF HORACE W. CARPENTIER





### 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED LOAN DEPT.

RENEWALS ONLY-TEL. NO. 642-3405

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed.

Renewed books are subject to immediate recall.

|                                       | JON - 4 1970 4 B                                  |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------|
| REC'D LD MAY                          | 21 70-8PM / 4                                     |
| OCT 3                                 | 1974 8 2                                          |
| RECD CIRC DEPT                        | Na 12,5,50                                        |
| JAN 2 2 1990                          | APR 1 2 1990,                                     |
| CIRCULATION                           | MIN 1 2 1770, 4                                   |
| 4                                     | MAY 19 1999                                       |
|                                       |                                                   |
|                                       |                                                   |
|                                       |                                                   |
| LD21A-60m·3,'70<br>(N5382s10)476-A·32 | General Library University of California Berkeley |

0F

## RELIGIOUS AND PHILOSOPHICAL SECTS.

BY

(MUHAMMAD AL-SHARASTÁNI.)

### PART I.

CONTAINING

THE ACCOUNT OF RELIGIOUS SECTS.

NOW FIRST EDITED FROM THE COLLATION OF SEVERAL MSS.

BY THE

REV. WILLIAM CURETON, M.A. F.R.S. F.S.A.

ASSISTANT KEEPER OF THE MANUSCRIPTS IN THE BRITISH MUSEUM, LATE SUB-LIBRARIAN OF THE BODLEIAN LIBRARY.



#### LONDON:

PRINTED FOR THE SOCIETY FOR THE PUBLICATION OF ORIENTAL TEXTS.

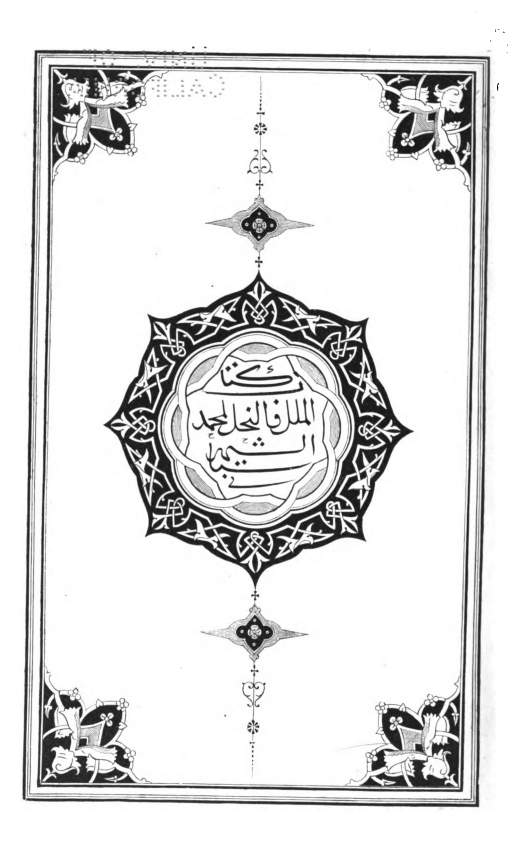
SOLD BY

JAMES MADDEN & Co. 8, LEADENHALL STREET; AND BY F. A. BROCKHAUS, LEIPSIC.

M DCCCXLII.

# LINIV. OF

CARPENTIER



### limiv. of California



الحمد لله حمد الشاكرين بجميع محامدة كلها علي جميع نعمائه كلها حمداً كثيرًا طيّباً مباركاً كما هو اهله وصلي الله علي محمد المصطفي رسول الرحمة خاتم النبيين وعلي آله الطيبين الطاهرين صلوة دائمة بركتها الي يوم الدين كما صلي علي ابراهيم وعلي آل ابراهيم انه حميد مجيد لما ونقني الله تعالي مطالعة مقالات اهل العالم من ارباب الديانات والملل واهل الاهواء والمخل والوقوف علي مصادرها ومواردها واقتناص اوانسها وشواردها اردت ان اجمع ذلك في مختصر يحوي جميع ما تديّن به المتدينون وانتحله المنتحلون عبرة لمن استبصر واستبصارًا لمن اعتبر وقبل المخوض فيما هو الغرض لا بد من ان اقدم خمس مقدمات المقدمة الاولي في بيان اقسام اهل العالم جملة مرسلة المقدمة الثانية في تعيين قانون يبتني عليه تعديد الفرق الاسلامية مرسلة المقدمة الثائمة في بيان اول شبهة وقعت في الخليقة ومن مصدرها ومن مظهرها المقدمة الرابعة في بيان اول شبهة وقعت في الملة الاسلامية وكيف

( 1)

انشعابها ومن مصدرها ومن مظهرها المقدمة الخامسة في السبب الذي اوجب ترتبب هذا الكتاب على طريق الحساب

المقدمة الاولى في بيان تقسيم اهل العالم جملة مرسلة من الناس من قسم أهل العالم بحسب الاقاليم السبعة واعطى أهل كل اقليم حظَّه من اختلاف الطبائع والانفس التي تدل عليها الالوان والالسن ومنهم من قسمهم بحسب الاقطار الاربعة التي هي الشرق والغرب والجنوب والشمال ووفر على كل قطرحقه من اختلاف الطبائع وتباين الشرائع ومنهم من قسمهم بحسب الامم فقال كبار الامم اربعة العرب والعجم والروم والهند ثم زاوج بين امة وامة فذكران العرب والهند يتقاربان على مذهب واحد واكثر ميلهم الى تقرير خواص الاشياء والحكم باحكام الماهيات والحقائق واستعمال الامور الروحانية والروم والعجم يتقاربان على مذهب واحد واكثر ميلهم الي تقرير طبائع الاشياء والحكم باحكام الكيفيات والكميات واستعمال الامور الجسمانية ومنهم من قسمهم بحسب الاراء والمذاهب وذلك غرضنا في تاليف هذا الكتاب وهم منهم منقسمون بالقسمة الصحيحة الاولى الى اهل الديانات والملل واهل الاهواء والنحل فارباب الديانات مطلقاً مثل المجوس واليهود والنصاري والمسلمين واهل الاهواء والاراء مثل الفلاسفة الدهرية والصابية وعبدة الكواكب والاوثان والبراهمة ويفترق كل منهم فرقا فاهل الاهواء ليست تنضبط مقالاتهم في عدد معلوم واهل الديانات قد انحصرت مذاهبهم بحكم الخبر الوارد فيها فافترقت المجوس على سبعين فرقة واليهود على احدي وسبعين فرقة والنصاري على اثنين وسبعين فرقة والمسلمون على ثلث

وسبيعن فرقة والناجية ابدًا من الفرق واحدة اذ الحق من القضيتين المتقابلتين في واحدة ولا يجوز ان يكون قضيتان متناقضتان متقابلتان علي شرائع التقابل الا وان تقتسما الصدق والكذب فيكون الحق في احديهما دون الاخري ومن المحال الحكم علي المتخاصمين المتضادين في اصول المعقولات بانهما محقّان صادقان واذا كان الحق في كل مسئلة عقلية واحدًا فالحق في جميع المسائل يجب ان يكون مع فرقة واحدة وانما عرفنا هذا بالسمع وعنه اخبر التنزيل في قوله عز وجل وَمِمَنْ خَلَقْنَا أُمّةً يَهُدُونَ بْآلَحَقّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ واخبر النبي عليه السلم ستفترق امتي علي ثلث وسبعين فرقة الناجية منها واحدة والباقون هلكي قبل ومن الناجية قال اهل السنة والجماعة قبل وما السنة والجماعة قال ما انا عليه اليوم واصحابي وقال لا تزال طائفة من امتي ظاهرين علي الحق الي يوم القيمة وقال عليه السلم لا تجتمع امتي على الصلاة

المقدمة الثانية في تعيين قانون يبني عليه تعديد الفرق الاسلامية اعلم ان لاصحاب المقالات طرقاً في تعديد الفرق الاسلامية لا علي قانون مستند الي نص ولا علي قاعدة صخبرة عن الوجود فما وجدت مصنفين منهم متفقين علي منهاج واحد في تعديد الفرق ومن المعلوم الذي لا مِرآء فيه ان ليس كل من تمتيز عن غيرة بمقالة ما في مسئلة ما عدّ صاحب مقالة فتكاد تخرج المقالات عن حد الحصر والعدّ ويكون من انفرد بمسئلة في احكام الجواهر مثلاً معدوداً في عداد اصحاب المقالات فلا بد اذاً من ضابط في مسائل هي اصول وتواعد يكون الاختلاف فيها اختلافًا يعتبر مقالة وبعد صاحب مقالة وما وجدت لاحد من ارباب المقالات

عناية بتقرير هذا الضابط الا أنهم استرسلوا في ايراد مذاهب الامة كيف أتفق وعلى الوجه الذي وجد لا قانون مستقر واصل مستمر فاجتهدت على ما تيسر من التقدير وتقدر من التيسير حتي حصرتها في اربع قواعد هي الاصول الكبار القاعدة الاولى الصفات والتوحيد فيها وهي تشتمل على مسائل الصفات الازلية اثباتا عند جماعة ونفيا عند جماعة وبيان صفات الذات وصفات الفعل وما يجب لله تعالى وما يجوز عليه وما يستحيل وفيها الخلاف بين الاشعرية والكرامية والمجسمة والمعتزلة القاعدة الثانية القدر والعدل وهي تشتمل على مسائل القضاء والقدر والجبر والكسب وارادة الخير والشر والمقدور والمعلوم اثباتا عند جماعة ونفياً عند جماعة وفيها الخلاف بين القدرية والتجارية والجبرية والاشعرية والكرامية القاعدة الثالثة الوعد والوعيد والاسماء والاحكام وهي تشتمل على مسائل الايمان والتوبة والوعيد والارجاء والتكفير والتضليل اثباتا على وجه عند جماعة ونفياً عند جماعة وفيها الخلاف بين المرجيئة والوعيدية والمعتزلة القاعدة الرابعة السمع والعقل والرسالة والامامة وهي تشتمل والاشعرية والكرامية على مسائل التحسين والتقبيم والصلاح والاصلح واللطف والعصمة في النبوة وشرائط المامة نصا عند جماعة واجماعاً عند جماعة وكيفية انتقالها على مذهب من قال بالنص وكيفية اثباتها على مذهب من قال بالاجماع والخلاف فيها بين الشيعة والخوارج والمعتزلة والكرامية والاشعرية فاذا وجدنا انفراد واحد من اتمة الامة بمقالة من هذه القواعد عددنا مقالته مذهباً وجماعته فرقة وإن وجدنا واحداً انفرد بمسئلة فلا تجعل مقالته مذهباً وجماعته فرقة بل تجعله مندرجًا تحت واحد ممن وافق سواها مقالته ورددنا باقى مقالته الى الفروع

التي لا تعدّ مذهباً مفرداً فلا تذهب المقالات الي غير النهاية واذا تعبنت المسائل التي هي قواعد المحلاف تبدينت اقسام الفرق وانحصرت كبارها في الربع بعد ان تداخل بعضها في بعض كبار الفرق الاسلامية اربع القدرية الصفاتية المحوارج الشيعة ثم يتركب بعضها مع بعض ويتشعب عن كل فرقة اصناف فتصل الي ثلث وسبعين فرقة ولاصحاب كتب المقالات طريقان في الترتيب احدهما انهم وضعوا المسائل اصولاً ثم اوردوا في كل مسئلة مذهب طائفة وفرقة وفرقة والثاني انهم وضعوا الرجال واصحاب المقالات اصولاً ثم اوردوا مذاهبهم في مسئلة مسئلة وترتيب هذا المختصر علي الطريقة الاخيرة لاني وجدتها اضبط للاقسام واليتى بابواب الحساب وشرطي علي نفسي ان اورد مذهب كل فرقة علي ما وجدته في كتبهم من غير تعصب نهم ولا كسر عليهم دون ان ابيتن صحيحة من فاسدة واعيّن حقة من باطلة وان كان لا يخفي علي الافهام الذكية في مدارج الدلائل العقلية لمحات الحتى ونفحات الباطل

المقدمة الثالثة في بيان اول شبهة وقعت في الخليقة ومن مصدرها في الاول ومن مظهرها في الاخر اعلم ان اول شبهة وقعت في الخليقة شبهة ابليس العنه الله ومصدرها استبداده بالراي في مقابلة النص واختيارة الهوي في معارضة الامر واستكبارة بالمادة التي خلق منها وهي النارعلي مادة آدم عليه السلم وهي الطين وانشعبت من هذه الشبهة سبع شبهات وسارت في الخليقة وسرت في افهان الناس حتي صارت مذاهب بدعة وضلال وتلك الشبهات مسطورة في شرح الاناجيل الاربعة انجيل لوقا ومارقوس ويوحنا الشبهات مسطورة في شرح الاناجيل الاربعة انجيل لوقا ومارقوس ويوحنا

ومتي ومذكورة في التورية متفرقة على شكل مناظرة بينه وبين الملأنكة بعد الامر بالسجود والامتناع منه قال كما نقل عنه اني سلمت أن الباري تعالى الهي واله النحلق عالم قادر ولا يسأل عن قدرته ومشيَّته فانه مهما اراد شيًّا قال له كن فيكون وهو حكيم الا أنه يتوجه على مساق حكمته أسولة قالت الملائكة ما هي وكم هي قال لعنه الله سبع الاول منها أنه علم قبل خلقي أي شي يصدر عني ويحصل مني فلِمَ خلقني اولاً وما الحكمة في خلقه اياي والثاني اذ خلقني على مقتضى ارادته ومشيئته فلِمَ كلَّفني بمعرفته وطاعته وما الحكمة في التكليف بعد ان لا ينتفع بطاعة ولا يتضرر بمعصية والثالث أذ خلقني وكلفني فالتزوست تكليفه بالمعرفة والطاعة فعرفت واطعت فليم كلفني بطاعة آدم والسجود له وما الحكمة في هذا التكليف على الخصوص بعد أن لا يزيد ذلك في معرفتي وطاعتي والرابع اذ خلقني وكلفني على الاطلاق وكلفني بهذا التكليف على الخصوص فاذا لم اسجد فلِمَ لعنني واخرجني من الجنة وما الحكمة في ذلك بعد أن لم ارتكب قبيحاً الا قولي لا أسجد الالك والخامس أذ خلقف وكلفف مطلقاً وخصوصاً فلم أُطِع فلعنني وطردني فلِمَ طرّقني الى آدم حتى دخلت الجنة ثانياً وغررته بوسوستي فاكل من الشجرة المنهي عنها واخرجه من الجنة معى وما الحكمة في ذلك بعد أن لو منعني من دخول الجنة استراح مني آدم وبقى خالدًا فيها والسادس اذ خلقني وكلفني عموماً وخصوصاً ولعنني ثم طرقني الى الجنة وكانت الخصومة بيني وبين آدم فلِمَ سلطني علي اولادة حتى اراهم من حيث لا يرونني وتؤثر فيهم وسوستي ولا يؤثر في حولهم وقوتهم وقدرتهم واستطاعتهم وما الحكمة في ذلك بعد أن لو خلقهم على الفطرة دون من

يحتالهم عنها فيعيشوا طاهرين سامعين مطيعين كان احري بهم واليتي بالحكمة والسابع سلمت هذا كله خلقني وكلفني مطلقًا ومقيدًا وإذ لم اطع لعنني وطردني واذا اردت دخول الجنة مكنني وطرقني واذ عملت عملى اخرجني ثم سلطني على بني آدم فلِمَ اذا استمهلته أمهلني فقلتُ انظرني الى يوم يُبعَثون قال انك من المنظرين الى يوم الوقت المعلوم وما الحكمة في فلك بعد ان لو اهلكني في الحال استراح آدم والخلق مني وما بقى شرما في العالم اليس بقاء العالم على نظام الخير خيرًا من امتزاجه بالشر قال فهذه حجتى على ما ادعيته في كل مسئلة قال شارج الانجيل فارحى الله تعالى الى الملائكة عليهم السلم قالوا له أنك في تسليمك الاول أني الهك واله الخلق غير صادق ولا صخلص اذ لو صدقت أني اله العالمين ما احتكمت على بلم فانا الله الذي لا اله الا إنا لا استُل عما افعل والمخلق مستولون هذا الذي ذكرته مذكور في التورية ومسطور في الانجيل على الوجه الذي ذكرته وكنت برهة من النرمان اتفكر واقول أن من المعلوم الذي لا مِراء فيه أن كل شبهة وقعت لبني آدم فانما وقعت من اضلال الشيطان الرجيم ووساوسة نشائت من شبهاته واذا كانت الشبهات محصورة في سبع عادت كبار البدع والضلالات الى سبع ولا يجوز ان يعدو شبهات فرق الربغ والكفر هذه الشبهات وان اختلفت العبارات وتباينت الطرق فانها بالنسبة الى انواع الضلالت كالبذور ويرجع جملتها الى انكار الامر بعد الاعتراف بالحق والى الجنوم الى الهوي في مقابلة النص هذا ومن جادل نوحاً وهوداً وصالحاً وابرهيم ولوطاً وشعيباً وموسى وعيسى ومحمداً صلوات الله عليهم اجمعين كلهم نسجوا على

منوال اللعين الاول في اظهار شبهاته وحاصلها يرجع الى دفع التكليف عن نفسهم وجحد اصحاب الشرائع والتكاليف باسرهم اذ لا فرق بين قولهم أَبَشُرُ يَهُدُونَنَا وبين قوله أأسجد لمن خلقت طينًا وعن هذا صار مفصل الخلاف وحجر الافتراق ما هو في قوله تعالى وَمَا مَنْعَ ٱلنَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبِعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا فبيِّن ان المانع من الايمان هو هذا المعني كما قال في الاول ما صنعك أن لا تسجد أذ أمرتك قال أنا خير منه وقال المتاخر من ذريته كما قال المتقدم أنا خير من هذا الذي هو مهين وكذلك لو تعقبنا احوال المتقدمين منهم وجدناها مطابقة لاقوال المتاخرين كَذَٰلِكَ قَالَ ٱلَّذِين مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل اللعين الاول لما أن حكم العقلُ على من لا يحتكم عليه العقل لزمه أن يجري حكم الخالق في الخلق أو حكم الخلق في الخالق والاول عُلُو والثاني تقصير فثار من الشبهة الاولى مذاهب الحلولية والتناسخية والمشبهة والغلاة من الروافض حيث غلوا في حق شخص من الاشخاص حتى وصفوة بصفات الجلال وثار من الشبهة الثانية مذاهب القدرية والجبرية والمجسمة حيث قصروا في وصفه تعالى بصفات المخلوقين فالمعتزلة مشبهة الافعال والمشبهة حلولية الصفات وكل واحد منهم اعور باي عينيه شاء فان من قال انما يحسن منه ما يحسن منّا ويقبع منه ما يقبع منّا فقد شبه الخالق بالخلق ومن قال يوصف الباري تعالي بما يوصف به الخلق او يوصف الخلق بما يوصف به الباري تعالى عز اسمه فقد اعتزل عن الحق وسنع القدرية طلب العلة في كل شي وذاك من سنع اللعين الاول اذ طلب العلة في المخلق اولاً والحكمة

في التكليف ثانياً والفائدة في تكليف السجود لادم عليه السلم ثالثاً وعنه نشأ مذهب الخوارج اذ لا فرق بين قولهم لا حكم الا لله ولا يحكم الرجال وبين قوله لا اسجد الا لك اَاسَجد لبشر خلقته من صلصال وبالجملة كلا طرفي قصد الامور نميم فالمعتزلة غلوا في التوحيد بزعمهم حتى وصلوا الي التعطيل بنفي الصفات والمشبهة قصروا حتى وصفوا المخالق بصفات الاجسام والروافض غلوا في النبوة والامامة حتى وصلوا الي الحلول والمخوارج قصروا حيث نفوا تحكيم الرجل وانت تري ان هذه الشبهات كلها ناشية من شبهات اللعين الاول وتلك في الاول مصدرها وهذه في الاخر مظهرها واليه اشار التنزيل في قوله تعالى ولا تتبعوا خُطوات آلشيطان إنَّه لكم عَدُو مُبِينٌ وشبه النبي صلى الله عليه وسلم كل فرقة ضالة من هذه الامة بامة ضالة من الامم السالفة فقال القدرية مجوس هذه الامة وقال المشبهة يهود هذه الامة والرافضة نصاراها وقال عليه السلم جملة لتسلكن سبل الامم قبلكم حذّو القدة بالقدة والنعل بالنعل حتى لو مخلوا جمر ضب لدخلتموه

المقدمة الرابعة في بيان اول شبهة وقعت في الملة الاسلامية وكيف انشعابها ومن مصدرها ومن مظهرها وكما قررنا ان الشبهات التي في اخر الزمان هي بعينها تلك الشبهات التي وقعت في اول الزمان كذلك يمكن ان يقرر في زمان كل نبي ودور كل صاحب ملة وشريعة ان شبهات امته في اخر زمانه ناشية من شبهات خصماء اول زمانه من الكفار والمنافقين واكثرها من المنافقين وان خفي علينا ذلك في الامم السالفة لتمادي الزمان فلم يخف في هذه الامة ان شبهاتها نشاءت كلها من شبهات

منافقي زمن الذبي عليه السلم اذ لم يرضوا بحكمه فيما كان يامر وينهى وشرعوا فيما لا مسرح للفكر فيه ولا مسري وسألوا عمّا منعوا من المخوض فيه والسؤال عنه وجادلوا بالباطل: فيما لا يجوز الجدال فيه اعتبر حديث ذي الخُويصرة التميمي اذ قال اعدل يا محمد فانك لم تعدل حتى قال عليه السلم ان لم اعدل فمن يعدل فعاود اللعين وقال هذه قسمة ما اربد بها وجه الله تعالى وذلك خروج صريم على الذبي علية السلم ولو صارمن اعترض على الامام الحق خارجيًا فمن اعترض علي الرسول الحق اولي ان يصير خارجيًا أوليس ذلك قولاً بتحسين العقل وتقبيحه وحكمًا بالهوي في مقابلة النص واستكبارًا على الامر بقياس العقل حتي قال عليه السلم سيخرج من ضيضي هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية الخبر بتمامه واعتبر حال طائفة من المنافقين يوم أحد اذ قالوا هل لنا من الامر من شي وقولهم لو كان لنا من الامر شيُّ ما قُتلنا هاهذا وقولهم لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قُتِلوا فهل ذلك الا تصريم بالقدر وقول طائفة من المشركين لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شي وقول طائفة أنطعم من لو يشاء الله اطعمه تصريم بالجبر واعتبر حال طائفة اخري حيث جادلوا في ذات الله تفكرًا في جلاله وتصرفًا في افعاله حتى منعهم وخوّفهم بقوله تعالى وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ فهذا ما كان في زمانه عليه السلم وهو على شوكته وقوته وصحة بدنه والمنافقون يخادعون فيظهرون الاسلام ويبطنون النفاق وانما يظهر نفاقهم في كل وقت بالاعتراض على حركاته وسكناته فصارت الاعتراضات كالبذور وظهر منها الشبهات كالرروع واما الاختلافات الواقعة في حال مرضه وبعد وفاته بين الصحابة رضي

الله عنهم فهي اختلافات اجتهادية كما قيل كان غرضهم فيها اقامة مراسم الشرع وادامة مناهج الدين فاول تنازع وقع في مرضه عليه السلم فيما رواه محمد بن اسمعيل البخاري باسناده عن عبد الله بن عباس قال لما اشتد بالنبي صلى الله عليه وسلم مرضه الذي مات فيه قال ايتوني بدواة وقرطاس اكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي فقال عمر أن رسول الله قد غلبه الوجع حسبنا كتاب الله وكثر اللغط فقال النبي عليه السلم قوموا عني لا ينبغي عندي التنازع قال ابن عباس الرزية كل الرزية ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله المخلاف الثاني في مرضه انه قال جهزوا جيش أسامة لعن الله من تخلف عنها فقال قوم يجب علينا امتثال امرة وأسامة قد برز من المدينة وقال قوم قد اشتد مرض النبي عليم السلم فلا تسع قلوبنا لمفارقته والحالة هذه فنصبر حتي نبصر ايش يكون من امرة وانما اوردت هذين التنازعين لان المخالفين ربما عدّوا ذلك من الخلافات المؤثرة في امر الدين وهو كذلك وان كان الغرض كله اقامة مراسم الشرع في حال تزلزل القلوب وتسكين نائرة الفقنة المؤثرة عند تقلَّب الامور الخلاف الثالث في موته عليه السلم قال عمر بن الخطاب من قال ان محمداً مات قتلتُه بسيفي هذا وانما رُفع الى السما كما رُفع عيسى بن مريم عليه السلم وقال ابو بكر بن ابي قحافة من كان يعبد محمداً فان محمدًا قد مات ومن كان يعبد اله محمد فانه حي لا يموت وقرأ هذه الاية وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِلَهُ ٱلرُّسُلُ أَفِإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبَتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُم فرجع القوم الى قوله وقال عمر كاني ما سمعت هذه الاية حتى قراًها ابو بكر الخلاف الرابع في موضع دفلة علية السلم اراد اهل مكة من المهاجرين رقة

الى مكة لانها مسقط راسه ومأنس نفسه وموطئ قدمه وموطن اهله وموقع رحله واراد اهل المدينة من الانصار دفنه بالمدينة لانها دار هجرته ومدار نصرته وارادت جماعة نقله الى بيت المقدس لانه موضع دفن الانبياء ومنه معراجه الى السماء ثم اتفقوا على دفئه بالمدينة لما روي عنه عليه السلم الانبيا يدفنون حيث يموتون الخلاف الخامس في الامامة واعظم خلاف بين الامة خلاف الامامة اذ ما سلّ سيف في الاسلام على قاعدة دينية مثل ما سلّ على الامامة في كل زمان وقد سهّل الله تعالى ذلك في الصدر الاول فاختلف المهاجرون والانصار فيها وقالت الانصار منّا امير ومنكم امير واتفقوا على رئيسهم سعد بن عبادة الانصاري فاستدركه ابو بكر وعمر في الحال بان حضرا سقيفة بني ساعدة وقال عمر كنت ازور في نفسي كلامًا في الطريق فلما وصلنا الى السقيفة اردت ان اتكلم فقال ابو بكر مه يا عمر فحمد الله واثني عليه وذكرما كنت اقدرة في نفسى كانه يخبر عن غيب فقبل أن يشتغل الانصار بالكلام مددت يدى اليه فبايعته وبايعه الناس وسكنت النائرة الاان بيعة ابي بكر كانت فلتة وقى الله شرّها فمن عاد الى مثلها فاقتلوه فايما رجل بايع رجلًا من غير مشورة من المسلمين فانهما تَغِرَّة أن يُقتَلا وأنما سكنت الانصار عن دعويهم لرواية أبي بكر عن النبي عليه السلم الأئمة من قريش وهذه البيعة هي التي جرت في السقيفة ثم لما عاد الى المسجد انثال الناس علية وبايعوة عن رغبة سوي جماعة من بني هاشم وابي سفيان من بني امية وامير المومنين على كرم الله وجهة كان مشغولًا بما امرة الذي عليه السلم من تجهيزة ودفنة وملازمة قبرة من غير منازعة ولا مدافعة الخلاف السادس في امر فدك والتوارث عن النبي عليه

السلم ودعوي فاطمة عليها السلم وِراثة تارة وتمليكًا اخري حتي دفعت عن ذلك بالرواية المشهورة عن النبي عليه السلم نحن معاشر الانبياء لا نورث ما تركناه فهو صدقة الخلاف السابع في قتال مانعي الزكوة فقال قوم لا نقاتلهم قتال الكفرة وقال قوم بل نقاتلهم حتي قال ابو بكر لو منعوني عقالًا ممّا اعطوا رسول الله لقاتلتهم عليم ومضي بنفسه الي قثالهم ووافقه الصحابة باسرهم وقد اتى اجتهاد عمر في ايام خلافته الى رد السبايا والاموال اليهم واطلاق المحبوسين منهم الخلاف الثامن في تنصيص ابي بكر على عمر بالخلافة وقت الوفاة فمن الناس من قال قد ولَّيتَ علينًا فَظَّا غليظاً وارتفع الخلاف بقول ابي بكر لو سألني ربي يوم القيمة فقلت ولليتُ عليهم خير اهلهم وقد وقع في زمانهم اختلافات كثيرة في مسائل ميراث الجد والاخوة والكلالة وفي عقل الاصابع وديات الاسنال وحدود بعض الجرائم التي لم يرد فيها نص وانما اهم امورهم الاشتغال بقتال الروم وغزو العجم وفتح الله تعالي الفتوح علي المسلمين وكثرت السبايا والغنائم وكانوا كلهم يصدرون عن راي عمر وانتشرت الدعوة وظهرت الكلمة ودانت العرب ولانت العجم الخلاف التاسع في امر الشوري واختلاف الاراء فيها حتي اتفقوا كلهم على بيعة عثمان رضي الله عنه وانتظم الملك واستقرت الدعوة في زمانه وكثرت الفتوح وامتلاً بيت المال وعاشر المخلق على احسن خلق وعامَلهم بابسط يد غير ان اقاربه من بني امية قد ركبوا نهابر فركبته وجاروا فجير عليه ووقعت اختلافات كثيرة واخذوا عليه احداثاً كلها محالة على بني امية منها ردَّة الحكم بن امية الي المدينة بعد ان طردة الذي عليه السلم وكان يسمّي طريد رسول الله وبعد ان تشفّع الى

ابي بكر وعمر رضي الله عنهما ايام خلافتهما فما اجابا الى ذلك ونفاه عمر من مقامة باليمن اربعين فرسخاً ومنها نفيه ابا ذر الى الربذة وتزويجة مروان بن الحكم بنته وتسليمه خمس غنائم افريقية له وقد بلغت مايتي الف دينار ومنها ايواؤه عبد الله بن سعد بن ابي سرج بعد أن أهدر النبي عليه السلم دمه وتوليته اياه مصر باعمالها وتوليته عبد الله بن عامر البصرة حتي احدث فيها ما احدث الى غير ذلك مما نقموا عليه وكان امراء جنوده معاوية بن ابي سفيان عامل الشام وسعد بن ابي وقاص عامل الكوفة وبعدة الوليد ابن عقبة وعبد الله بن عامر عامل البصرة وعبد الله بن سعد بن ابي سرح عامل مصر وكلهم خذلوة ورفضوة حتى اتى قدرة علية وقتل مظلومًا في دارة وثارت الفتنة من الظلم الذي جري علية ولم تسكن بعد الخلاف العاشر في زمان امير المؤمنين على كرم الله وجهة بعد الاتفاق عليه وعقد البيعة له فاولًا خروج طلحة والربير الى مكة ثم حمل عائشة الى البصرة ثم نصب القتال معه ويعرف ذلك بحرب الجمل والحق انهما رجعا وتابا اذ ذكرهما امرًا فتذكرا فاما الزبير فقتله ابن الجرموز وقت الانصراف وهو في الذار لقول الذي صلى الله عليه وسلم بشر قاتل ابن صفية بالنار واما طلحة فرماه مروان بن الحكم بسهم وقت الاعراض فخر ميتاً واما عائشة وكانت محمولة على ما فعلت ثم تابت بعد ذلك ورجعت والخلاف بينه ويبن معاوية وحرب صقين ومخالفة النحوارج وحملة على التحكيم ومغادرة عمروبن العاص ابا موسى الاشعري وبقاء المخلافة الى وقت الوفاة مشهور وكذلك المحلاف بينه وبين الشراة المارقين بالنهروان عقداً وقولاً ونصب القتال معه فعلاً ظاهراً معروف وبالجملة

كان علي مع المحق والمحق معة وظهر في زمانة المحوارج علية مثل الاشعث بن قيس ومسعود بن فدكى التميمي وزيد بن حصين الطابي وغيرهم وكذلك ظهر في زمانة الغلاة في حقه مثل عبد الله بن سبا وجماعة معه ومن الفريقين ابتدات البدعة والضلالة وصدق فيه قول الغبي صلى الله عليه وسلم يهلك فيك اثنان محب غال ومبغض قال وانقسمت الاختلافات بعدة الى قسمين احدهما الاختلاف في الامامة والثاني الاختلاف في الامول والاختلاف في الامامة على وجهين احدهما القول بان الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار والثاني القول بان الامامة تثبت بالنص والتعيين فمن قال أن الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار قال بامامة كل من اتفقت عليه الامة او جماعة معتبرة من الامة اما مطلقاً واما بشرط ان یکون قرشیاً علی مذهب قوم وبشرط ان یکون هاشمیاً على مذهب قوم الى شرائط اخر كما سياتي ومن قال بالاول فقال بامامة معاوية واولاده وبعدهم بخلافة مروان واولاده والخوارج اجتمعوا في كل زمان على واحد منهم بشرط أن يبقى على مقتضى اعتقائهم ويجري علي سنن العدل في معاملاتهم والا خذاوة وخلعوة وربما قتلوة ومن قال أن الامامة تثبت بالنص اختلفوا بعد علي علية السلم فمنهم من قال انما نص على ابنه صحمد بن الحنفية وهوااء هم الكيسانية ثم اختلفوا بعدة فمنهم من قال أنه لم يمت ويرجع فيملاً الارض عدلاً ومنهم من قال انه مات وانتقلت الامامة بعدة الى ابنه ابي هاشم وافترقت هولاً فمنهم من قال الامامة بقيت في عقبه وصية بعد وصية ومنهم من قال انتقلت الى غيرة واختلفوا في ذلك الغير فمنهم من قال هو بنان بن سمعان النهدي ومنهم من قال هو على بن عبد الله بن عباس

ومنهم من قال هو عبد الله بن حرب الكندي ومنهم من قال هو عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب وهولاء كلهم يقولون أن الدين طاعة رجل ويتاوّنون احكام الشرع كلها على شخص معيّن كما سيأتي مذاهبهم واما من لم يقل بالنص على محمد بن العذفية قال بالنص على الحسن والحسين وقال لا امامة في الاخوين الا الحسن والحسين ثم هولاء اختلفوا فمنهم من اجري الامامة في اولاد الحسن فقال بعده بامامة ابنه الحسن ثم ابنه عبد الله ثم ابنه محمد ثم اخيه ابرهيم الامامين وقد خرجا في ايام المنصور فقُتلا في ايامة ومن هولاء من يقول برجعة محمد الامام ومنهم من اجري الوصية في اولاد الحسين وقال بعدة بامامة ابنة علي زين العابدين نصاً عليه ثم اختلفوا بعدة فقالت الريدية بامامة ابنه زيد ومذهبهم أن كل فاطمى خرج وهو عالم زاهد شجاع سخى كان اماماً واجب الاتباع وجوزوا رجوع الامامة الى اولاد الحسن ثم منهم من وقف وقال بالرجعة ومنهم من ساق وقال بامامة كل من هذا حاله في كل زمان وسيأتي تفصيل مذاهبهم واما الامامية فقالوا بامامة محمد بن على الباقر نصًّا عليه ثم بامامة جعفر بن محمد وصية اليه ثم اختلفوا بعدة في اولادة من المنصوص علية وهم خمسة محمد واسمعيل وعبد الله وموسى وعلى فمنهم من قال بامامة محمد وهم العمارية ومنهم من قال بامامة اسمعيل وانكر موته في حيوة ابيه وهم المباركية ومن هولاء من وقف عليه وقال برجعته ومنهم من ساق الامامة في اولاده نصاً بعد نص الى يومغا هذا وهم الاسمعيلية ومنهم من قال بامامة عبد الله الافطم وقال برجعته بعد موته لانه مات ولم يعقب ومنهم من قال بامامة

موسى نصاً عليه اذ قال والده سابعكم قائمكم الا وهو سمّى صاحب التورية ثم هولاء اختلفوا فمنهم من اقتصر علية وقال برجعته أذ قال لم يمت هو ومنهم من توقف في موته وهم الممطورة ومنهم من قطع بموته وساق الامامة الى ابنه على بن موسى الرضا وهم القطعية ثم هولاء اختلفوا في كل ولد فالاثنا عشرية ساقوا الامامة من على الرضا الى ابنه محمد ثم الى ابنه على ثم الى ابنه الحسن ثم الى ابنه محمد القائم المنتظر الثاني عشر وقال هو حى لم يمت ويرجع فيملاً الارض عدلاً كما مليَّت جوراً وغيرهم ساقوا الامامة الى الحسن العسكري ثم قالوا بامامة اخيه جعفر وقالوا بالتوقف عليه او قالوا بالشك في حال محمد ولهم خبط طويل في سوق الامامة والتوقف والقول بالرجعة بعد الموت والقول بالغيبة ثم بالرجعة بعد الغيبة فهذه جملة الاختلانات في الامامة وسيأتي تفصيل ذلك عند ذكر المذاهب واما الاختلافات في الاصول فحدثت في اخر ايام الصحابة بدعة معبد الجهني وغيلان الدمشقى ويونس الاسواري في القول بالقدر وانكار اضافة الخير والشر الى القدر ونسم على منوالهم واصل بن عطاء الغزّال وكان تلميذ الحسن البصري وتلمذ له عمرو بن عبيد وزاد عليه في مسائل القدر وكان عمرو من دعاة يزيد الناقص ايام بني امية ثم والي المنصور وقال بامامته ومدحه المنصور يوماً فقال نثرت الحب للناس فلقطوا غير عمرو والوعيدية من الخوارج والمرجية من الجبرية والقدرية ابتدأت بدعتهم في زمان الحسن واعتزل واصل عنهم وعن استاذه بالقول بالمنزلة بين المنزلتين فسمّي هو واصحابه معتزلة وقد تلمذ له زيد بن على واخذ الاصول منه فلذلك صارت الزيدية كلهم معتزلة ومن رفض زيد بن

على بانه خالف مذهب ابائه في الاصول وفي التبرّي والتولّي وهم من اهل الكوفة وكانوا جماعة سميت رافضة ثم طالع بعد ذلك شيوخ المعتزلة كتب الفلاسفة حين فسرت ايام المامون فخلطت مناهجها بمناهي الكلام وافردتها فنًا من فنون العلم وسمّتها باسم الكلام اما لان اظهر مسئلة تكلموا فيها وتقاتلوا عليها هي مسكلة الكلام فسمّي النوع باسمها واما لمقابلتهم الفلاسفة في تسميتهم فنًا من فنون علمهم بالمنطق والمنطق والكلام مترادفان فكان ابو الهذيل العلاف شيخهم الاكبر وافق الفلاسفة في أن الباري تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته وكذلك قادر بقدرته وقدرته ذاته وابدع بدعا في الكلام والارادة وافعال العباد والقول بالقدر والاجال والارزاق كما سيأني في حكاية مذهبه وجرت بينه وبين هشام بن الحكم مناظرات في احكام التشبية وابو يعقوب الشحام والانمي صاحبا ابي الهذيل وافقاء في ذلك كله ثم ابرهيم بن سيار النظام في ايام المعتصم كان اعلى في تقرير مذاهب الفلاسفة وانفرد عن السلف ببدء في الرفض والقدر وعن اصحابه بمسائل نذكرها ومن اصحابه محمد بن شبيب وابو شمر وموسى بن عمران والففل الحدثي واحمد بن حايط ووافقه الاسواري في جميع ما نهب اليه من البدع وكذلك الاسكافية اصحاب ابي جعفر الاسكافي والجعفرية اصحاب الجعفرين جعفربن مبشر وجعفربن حرب ثم ظهرت بدع بشر بن المعتمر من القول بالتولد والانراط فيه والميل الى الطبيعيين من الفلاسفة والقول بان الله تعالى قادر على تعذيب الطفل واذا فعل ذلك فهو ظالم الى غير ذلك ممّا تفرد به عن اصحابه وتلمذ له ابو موسى المزدار راهب المعتزلة وانفرد عنه بابطال اعجاز القرآن من جهة الفصاحة والبلاغة وفي ايامه

جرت اكثر التشديدات على السلف لقولهم بقدم القران وتلمذ له الجعفران ابو· زفر وصحمد بن سويد صاحبا المزدار وابو جعفر الاسكافي وعيسى بن الهيثم صاحبا جعفر بن حرب الاشم وممن بالغ في القول بالقدر هشام بن عمرو الفوطى والاصم من اصحابه وقدحا في امامة على بقولهما أن الامامة لا تنعقد الا باجماع الامة عن بكرة ابيهم والفوطي والاصم اتفقا على أن الله تعالى يستحيل ان يكون عالمًا بالاشياء قبل كونها ومنعا كون المعدوم شيًّا وابو الحسن الخيّاط واحمد بن على الشطوي صحبا عيسى الصوفى ثم لزما أبا مخالد وتلمذ الكعبي لابي الحسن الخياط ومذهبه بعينه مذهبه واما معمر بن عبّاد السلمي وثمامة ابن اشرس النميري وعمرو بن بحر الجاحظ كانوا في زمان واحد متقاربين في الراي والاعتقاد منفردين عن اصحابهم بمسائل نذكرها والمتاخرون منهم ابو على الجباي وابنه ابو هاشم والقاضى عبد الجبار وابو الحسين البصري قد لخصوا طرق اصحابهم وانفردوا عنهم بمسائل كما سياتي ورونق علم الكلام ابتداؤه فمن الخلفاء العباسية هرون والمامون والمعتصم والواثق والمتوكل وانتهاؤه فمن الصاحب ابن عبّاد وجماعة من الديالمة وظهرت جماعة من المعتزلة متوسطين مثل ضرار بن عمرو وحفص الفرد والحسين النجار من المتاخرين خالفوا الشيوخ في مسائل ونبغ جهم بن صفوان في ايام نصر بن سيار واظهر بدعته في الجبر بترمذ وقتله سالم بن احوز المازني في اخر ملك بني امية بمرو وكانت بين المعتزلة وبين السلف في كل زمان اختلافات في الصفات وكانت السلف يناظرونهم عليها لا على قانون كالمي بل على قول اقناعي ويسمّون الصفاتية فمن مثبت صفات الباري تعالى معاني قائمة بذاته ومن مشبه صفاته بصفات الخلق وكلهم يتعلقون

بظواهر الكتاب والسنة ويناضلون المعتزلة في قدم الكلام على قول ظاهر وكان عبد الله بن سعيد الكلابي وابو العباس القلانسي والحارث المحاسبي اشبههم اتقاناً وامتنهم كلاماً وجرت مناظرة بين ابي الحسن علي بن اسمعيل الاشعري وبين استاذه ابي علي الجباي في بعض مسائل والزمة اموراً لم يخرج عنها بجواب فاعرض عنه وانحاز الي طائفة السلف ونصر مذهبهم علي قاعدة كلامية فصار ذلك مذهباً منفرداً وقرر طريقته جماعة من المحققين مثل القاضي ابي بكر الباقلاني والاستاذ ابي اسحق الاسفرايني والاستاذ ابي بكر بن فورك وليس بينهم كثير اختلاف ونبغ رجل متنمس بالزهد من سجستان يقال له ابو عبد الله بن الكرام قليل العلم قد قمش من كل مذهب ضِغْثاً واثبته في كتابه وروّجة علي اغتام غرجة وغور وسواد بلاد خراسان فانتظم ناموسه ومار ذلك مذهباً قد نصره محمود بن سبكتكيين السلطان وصب البلاء علي اصحاب الحديث والشبعة من جهتهم وهو اقرب مذهب الي مذهب العوارج وهم مجسمة وحاش غير محمد بن الهيصم فانه مقارب

المقدمة الخامسة في السبب الذي اوجب ترتيب هذا الكتاب علي طريق الحساب وفيها اشارة الي مناهج الحساب لما كان مبني الحساب علي الحصر والاختصار وكان غرضي من تاليف هذ الكتاب حصر المذاهب مع الاختصار اخترت طريق الاستيفاء ترتيباً وقدرت اغراضي علي مناهجة تقسيماً وتبويباً واردت ان ابين كيفية طرق هذا العلم وكمية اقسامة لئلا يظن بي اتي من حيث انا فقيه ومتكلم اجنبي النظر في مسالكه ومراسمة اعجمي القلم بمداركة ومعالمة فاثرت من طريق الحساب احكمها واحسنها واقمت علية من

حجيج البرهان اوضحها وامتنها وقدرتها على علم العدد وكان الواضع الاول منة استمد المدد فاقول مراتب الحساب تبتدي من واحد وتنتهى الى سبع ولا تجاوزها البقة المرتبة الاولى صدر الحساب وهو الموضوع الاول الذي يرد عليه التقسيم الاول وهو فرد لا زوج له باعتبار وجملة يقبل التقسيم والتفصيل باعتبار فمن حيث انه فرد فهو لا يستدعى اختًا تساويه في الصورة والمدة ومن حيث هو جملة فهو قابل للتفصيل حتى ينقسم الى قسمين وصورة المدة يجب أن يكون من الطرف الى الطرف ويكتب تحتها حشواً مجملات التفاصيل ومرسلات التقدير والنقرير والنقل والتحويل وكليات وجود المجموع وحكايات الالحاق والموضوع بارزًا من الطرف الايسر كميات مبالغ المجموع والمرتبة الثانية منها الاصل وشكلها محقق وهو التقسيم الاول الذي ورد على المجموع الأول وهو زوج ليس بفرد وبجب حصرة في قسمين لا يعدوان الي ثالث وصورة المدة يجب أن يكون اقصر من الصدر بقليل أذ الجزء أقل من الكل ويكتب تحتها حشوًا ما يخصها من التوجيه والتنويع والتفصيل ولها اخت تساويها في المدة وأن لم يجب أن تساويها في المقدار المرتبة الثالثة من ذلك الاصل وشكلة ايضا محقق وهو التقسيم الثاني الذي ورد على الموضوع الاول والثاني وذلك لا يجوز أن ينقص من قسمين ولا يجوز أن يزيد على أربعة اقسام ومن جاوز من اهل الصنعة فقد اخطا وما علم وضع الحساب وسنذكر السبب فيه وصورة مدته اقصر من مدة منها الاصل بقليل وكذلك يكتب تحتها ما يليق بها حشوًا وبارزًا المرتبة الرابعة منها المطموس وشكلها هكذا ل وذلك يجوز ان يجاوز الاربعة واحسن الطرق ان يقتصر على الاقل

ومدتها اقصر مما مضى المرتبة الخامسة من ذلك الصغير وشكلة هكذا علك وذلك يجوز الى حيث ينتهي التقسيم والتبويب والمدة اتصر مما مضي المرتبة السادسة منها المعوّج وشكله هكذا ك وذلك ايضًا يجوز الى حيث ينتهى التفصيل المرتبة السابعة من ذلك المعقد وشكله هكذا بيل ولكن يمد من الطرف الى الطرف لا على انه اخت صدر الحساب بل من حيث انه النهاية التي تشاكل البداية فهذه كيفية صورة الحساب نقشا وكمية ابوابها جملة ولكل قسم من الابواب اخت تقابله وزوج يساويه في المدة لا يجوز اغفال ذلك . حال والحساب تاريخ وتوجيه والآن نذكر كمية هذه الصورة وانحصار الاقسام في سبع ولمَ صار الصدر الاول فردًا لا زوج له في الصورة بولمَ انحصرت منها الاصل في قسمين لا يعدوان الى ثالث ولِمَ التحصرت من ذلك الاصل في اربعة ولمَ خرجت الاقسام الاخر عن الحصر فاقول أن العقلاء الذين تكلموا في علم العدد والحساب اختلفوا في الواحد اهو من العدد ام هو مبدأ العدد وليس داخلًا في العدد وهذا الاختلاف انما ينشأ من اشتراك لفظ الواحد فالواحد يطلق ويراد به ما يتركب منه العدد فان الاثنين لا معني له الا واحد مكرر اول تكرير وكذلك الثلثة والاربعة ويطلق ويراد به ما يحصل منه العدد اي هو علته ولا يدخل في العدد اي لا يتركب منه العدد وقد تلازم الواحدية جميع الاعداد لا على أن العدد تركب منها بل كل موجود فهو في جنسة أو نوعة او شخصه واحد يقال انسان واحد وشخص واحد وفي العدد كذلك فان الثلثة في إنها ثلثة واحدة فالوحدة بالمعني الاول داخلة في العدد وبالمعني الثاني علة للعدد وبالمعني الثالث ملازمة للعدد وليس من الاقسام الثلثة قسم يطلق

على الباري تعالى معناه فهو واحد لا كالاحاد اي هذه الوحدات والكثرة مفه وجدت ويستحيل عليه الانقسام بوجه من وجوه القسمة واكثر اصحاب العدد على أن الواحد لا يدخل في العدد فالعدد مصدرة الأول أثنان وهو ينقسم الى زوج وفرد فالفرد الاول ثلثة والروج الاول اربعة وما وراء الاربعة فهو مكرر كالمحمسة فانها مركبة من عدد وفرد ويسمّى العدد الدائر والسنة مركبة من فردين ويسمّى العدد التام والسبعة مركبة من فرد وزوج ويسمّى العدد الكامل والثمانية مركبة من زوجين وهي بداية اخري وليس ذلك من غرضنا نصدر الحساب في مقابلة الواحد الذي هو علة العدد وليس يدخل فيه ولذلك هو فرد لا اخت له ولما كان العدد مصدرة من اثنين صار منها المحقق محصورًا في قسمين ولما كان العدد منقسماً الى فرد وزوج صار من ذلك الاصل محصورًا في اربعة فان الفرد الاول ثلثة والزوج الاول اربعة وهي النهاية وما عداها مركب منها فكان البسائط العامة الكلية في العدد واحد واثنان وثلثة واربعة وهي الكمال وما زاد عليها فمركبات كلها ولا حصر لها فلذلك لا تنحصر الابواب الاخر في عدد معلوم بل تتناهى بما يتناهى به الحساب ثم تركيب العدد على المعدود وتقدير البسيط على المركب فمن علم اخر وسنذكر ذلك عند ذكرنا مذاهب قدماء الفلاسفة فاذ نجزت المقدمات على اوفي تقرير واحس تحرير شرعنا في ذكر مقالات اهل العالم من لدن ادم عليه السلم الى يومنا هذا لعلة لا يشذ من اقسامها مذهب ونكتب تحت كل باب وقسم ما يليق به ذكرًا حقي يعرف لِمَ وضع ذلك اللفظ لذلك الباب ونكتب تحت ذكر الفرقة المذكورة ما يعم اصنافها مذهبًا واعتقادًا وتحت كل صنف ما خصة وانفرد به عن اصحابه

ونستوفي اقسام الفرق الاسلامية ثلثاً وسبعين فرقة ونقتصر في اقسام الفرق الخارجة عن الملة الحنيفية على ما هو اشهر واعرف اصلاً وقاعدة فنقدم ما هو اولي بالتقديم ونؤخر ما هو اجدر بالتاخير وشرط الصناعة الحسابية ان يكتب بازاء الممدود من الخطوط ما يكتب حشواً وشرط الصناعة الكتابية ان يترك الحواشي على الرسم المعهود عفوا فراعيت شرط الصناعتين ومددت الابواب على شرط الحساب وتركت الحواشي على رسم الكتاب وبالله استعين وعليه اتوكل وهو حسبنا ونعم الوكيل

مذاهب اهل العالم من ارباب الديانات والملل واهل الاهوا، والتحل من الفرق الاسلامية وغيرهم ممن له كتاب منزل محقق مثل اليهود والنصاري وممن له شبهة كتاب مثل المجوس والمانوية وممن له حدود واحكام دون كتاب مثل الصابية الاولي وممن ليس له كتاب ولا حدود واحكام شرعية مثل الفلاسفة الاولي والدهرية وعبدة الكواكب والاوثان والبراهمة نذكر اربابها واصحابها ونقل مآخذها ومصادرها عن كتب طائفة طائفة على موجب اصطلاحها بعد الوقوف على مناهجها والغص الشديد عن مباديها وعواقبها

ثم ان التقسيم الصحيح الدائر بين النفي والاثبات هو قولنا ان اهل العالم انقسموا من حيث المذاهب الي اهل الديانات والي اهل الاهواء فان الانسان اذا اعتقد عقدًا او قال قولًا فاما ان يكون فيه مستفيدًا من غيرة او مستبدًا براية فالمستفيد من غيرة مسلم مطيع والدين هو الطاعة والتسليم والمطيع هو المتديّن والمستبدّ برايه صحدث مبتدع وفي الخبر عن الذي عليم السلم ما شقي امرء عن مشورة ولا سعد باستبداد براي وربما يكون عليم السلم ما شقي امرء عن مشورة ولا سعد باستبداد براي وربما يكون

المستفيد من غيرة مقلّدًا قد وجد مذهبًا اتّفاقيًا بان كان ابواة او معلّمة علي اعتقاد باطل فيتقلدة منة دون ان يتفكر في حقة وباطلة وصواب القول فية وخطائة فحينئذ لا يكون مستفيدًا لانة ماحصل علي فائدة وعلم ولا اتّبع الاستاذ علي بصيرة ويقين الا من شهد بالحق وهم يعلمون شرط عظيم فليعتبر وربما يكون المستبدّ براية مستنبطًا مما استفادة علي شرط ان يعلم موضع الاستنباط وكيفيتة فحينئذ لا يكون مستبدًّا حقيقةً لانة حصل العلم بقوة تلك الفائدة لعكمة الذين يستنبطونة منهم ركن عظيم فلا تغفل فالمستبدّون بالراي مطلقًا هم المنكرون للنبوات مثل الفلاسفة والصابية والبراهمة وهم لا يقولون بشرائع واحكام امرية بل يضعون حدوداً عقلية حتي يمكنهم التعايش عليها والمستفيدون هم القائلون بالنبوات ومن قال بالاحكام الشرعية فقد قال بالحدود العقلية ولا ينعكس

أرباب الديانات والملل من المسلمين واهل الكتاب وممن له شبهة كتاب نتكلم هاهنا في معني الدين والملة والشرعة والمنهاج والاسلام والحنيفية والسنة والجماعة فانها عبارات وردت في التنزيل ولكل واحدة منها معني يخصّها وحقيقة توافقها لغة واصطلاحًا وقد بينًا معني الدين انه الطاعة والانقياد وقد قال تعالي إنَّ آلدِّينَ عِنْدَ آللَّهِ آلاِسلَّامُ وقد يرد بمعني الجزاء يقال كما تدين تدان وقد يرد بمعني الحساب يوم المعاد والتناد قال تعالي ذَلِكَ آلدِّينُ آلاً المصلم المطبع المقرّ بالجزاء والحساب يوم التناد والمعاد قال الله تعالى ورضيتُ لكم آلاِسلَامُ ديناً ولما كان نوع الانسان محتاجًا الي اجتماع مع اخر من بني جنسه في اقامة معاشه والاستعداد لمعاده وذلك الاجتماع بجب أن يكون على شكل يحصل به التمانع والتعاون حقي

يحفظ بالتمانع ما هو له ويحصل بالتعاون ما ليس له فصورة الاجتماع على هذه الهيئة هي الملة والطريق الخاص الذي يوصل الي هذة الهيئة هو المنهاج والشرعة والسنة والاتفاق علي تلك السنة هي الجماعة قال الله تعالي لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ولى يتصور وضع الملة وشرع الشرعة الا بواضع شارع يكون مخصوصًا من عند الله بايات تدل على صدقه وربما يكون الاية مضمنة في نفس الدعوي وربما تكون ملازمة وربما تكون متاخرة ثم اعلم أن الملة الكبري للإ هي ملة ابرهيم عليه السلم وهي الحنيفية التي تقابل الصبوة تقابل التضات وسنذكر كيفية ذلك أن شاء الله تعالى قال الله تعالى مِلَّةً أَبِيكُمْ إَبَرَهِيمَ والشريعة ابتدأت من نوم عليه السلم قال الله تعالى شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِين مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا والحدود والاحكام ابتدأت من ادم وشيث وادريس عليهم السلم وختمت الشرائع والملل والمفاهج والسفن باكملها واتقها حسنا وجمالا بمحمد عليه السلم قال الله تعالى أَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإَسْلَمَ دِيناً وقد قيل خص ادم بالاسماء وخص نوح بمعاني تلك الاسماء وخص ابرهيم بالجمع بينها ثم خص موسى بالتنزيل وخص عيسى بالتاويل وخص المصطفى بالجمع بينهما على ملة ابيكم ابرهيم ثم كيفية التقرير الاول والتكميل بالتقرير الثاني بحيث يكون مصدّقاً كل واحد ما بين يديه من الشرائع الماضية والسنن السالفة تقديراً للامر علي الخلق وتوفيقًا للدين علي الفطرة فمن خاصّية النبوة أن لا يشاركهم فيها غيرهم وقد قيل أن الله عز وجل أشس دينه على مثال خلقه ليستدل بخلقه على دينه وبدينه على وحدانيته

قد ذكرنا معني الاسلام ونفرق هاهنا بينه وبين الايمان والاحسان

ونبيّن ما المبدأ وما الوسط وما الكمال والخبر المعروف في دعوة جبريل عليه السلم حيث جاء على صورة اعرابي وجلس حتي الصق ركبته بركبة اللبي صلى الله عليه وسلم وقال يا رسول الله ما الاسلام فقال ان تشهد ان لا اله الا المله واني رسول الله وان تقيم الصلوة وتؤتي الزكوة وتصوم شهر رمضان وتحمير البيت أن استطعت اليه سبيلًا قال صدقت ثم قال ما الايمان قال عليه السلم ان تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر وان تؤمن بالقدر خيرة وشرة قال صدقت ثم قال ما الاحسان قال علية السلم أن تعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك قال صدقت ثم قال متى الساعة قال عليه السلم ما المسئول عنها باعلم من السائل ثم قام وخرج فقال النبي عليه السلم هذا جبريل جاءكم يعلمكم دينكم ففرق في التفسير بين الاسلام والايمان أذ الاسلام قد يرد بمعني الاستسلام ظاهراً ويشترك فيه المؤمن والمذافق قال الله تعالى قَالَتِ ٱلْأَعْرَابِ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا فَعْرِق التنزيل بينهما فكان الاسلام بمعنى التسليم والانقياد ظاهرًا موضع الاشتراك فهو المبدأ ثم اذا كان الاخلاص معه بان يصدق الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر ويقرّ عقداً بان القدر خيرة وشرة من الله تعالى بمعنى ان ما اصابه لم يكن التخطيَّة وما اخطأه لم يكن ليصيبه كان مؤمنًا حقًّا ثم اذا جمع بين الاسلام والتصديق وقرن المجاهدة بالمشاهدة وصار غيبه شهادة فهو الكمال فكان الاسلام مبدأ والايمان وسطاً والاحسان كمالًا وعلى هذا شمل لفظ المسلمين الناجي والهالك وقد يرد الاصلام قرينة الاحسان قال الله تعالى بَلَّى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُّ وعليه يحمل قوله تعالى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا وقوله إِنَّ آلدِينَ عِنْدَ آللَّهِ آلِسْلَامُ وقوله إِنْ قَالَ لَهُ رَبَّهُ أُسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ آلِعَالَمِينَ وقوله فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَآنَتُمْ مُسْلِمُونَ وعلي هذا خص الاسلام بالفرقة الناجية

اهل الاصول المختلفون في التوحيد والعدل والوعد والوعيد والسمع والعقل نتكلم هاهنا في معنى الاصول والفروع وسائر الكلمات قال بعض المتكلمين الاصول معرفة الباري تعالى بوحدانيته وصفاته ومعرفة الرسل باياتهم وبيتناتهم وبالجملة كل مسئلة يتعين الحق فيها بين المتخاصمين فهي من الاصول ومن المعلوم ان الدين اذا كان منقمسًا الى معرفة وطاعة والمعرفة اصل والطاعة فرع فمن تكلم في المعرفة والتوحيد كان اصوليًا ومن تكلم في الطاعة والشريعة كان فروعياً والاصول هو موضوع علم الكلام والفروع هو موضوع علم الفقة وقال بعض العقلاء كل ما هو معقول ويتوصل اليه بالنظر والاستدلال فهو من الاصول وكل ما هو مظنون ويتوصل اليه بالقياس والاجتهاد فهو من الفروع واما التوحيد فقد قال اهل السنة وجميع الصفاتية أن الله تعالى وأحد في ذاته لا قسيم له وواحد في صفاته الازلية لا نظير له وواحد في افعاله لا شريك له وقال اهل العدل إن الله تعالى واحد في ذاته لا قسمة ولا صفة له وواحد في افعاله لا شريك له فلا قديم غير ذاته ولا قسيم له في افعاله ومحال وجود قديمين ومقدور بين قادرين وذلك هو التوحيد والعدل وعلي مذهب اهل السنة أن الله تعالي عدل في افعاله بمعنى انه متصرف في مِلكه ومُلكه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد فالعدل وضع الشي موضعة وهو التصرف في الملك على مقتضى المشبّة والعلم والظلم بضدّة فلا يتصوّر منه جور في الحكم وظلم في التصرف وعلى

مذهب اهل الاعتزال العدل ما يقتضيه العقل من الحكمة وهو اصدار الفعل على وجه الصواب والمصلحة واما الوعد والوعيد فقال أهل السنة الوعد والوعيد كلامه الازلى وعد على ما امر واوعد على ما نهى فكل من نجا واستوجب الثواب فبوعدة وكل من هلك واستوجب العقاب فبوعيدة فلا يجب عليه شي من قضية العقل وقال اهل العدل لا كلام في الازل وانما امر ونهي ووعد واوعد بكلام محدث فمن نجا فبفعله استحق الثواب ومن خسر فبفعله استوجب العقاب والعقل من حيث الحكمة يقتضى ذلك واما السمع والعقل فقال اهل السنة الواجبات كلها بالسمع والمعارف كلها بالعقل فالعقل لا يحشن ولا يقبُّم ولا يقتضي ولا يوجب والسمع لا يعرِّف أي لا يوجد المعرفة بل يوجب وقال أهل العدل المعارف كلها معقولة بالعقل وأجبة بنظر العقل وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع والحُسن والقبم صفتان ذاتيتان للحَسن والقبيم فهذه القواعد هي المسائل التي تكلم فيها اهل الاصول وسنذكر مذهب كل طائفة مفصّلاً ان شاء الله تعالى ولكل علم موضوع ومسائل قد ذكرناهما باقصى الامكان المعتزلة وغيرهم من الجبرية والصفاتية والمختلظة منهم الفريقان من المعتزلة والصفاتية متقابلتان تقابل التضاذ وكذلك القدرية والجبرية والمرجية والوعيدية والشيعة والمخوارج وهذا التضاد بين كل فريق وفريق كان حاصلًا في كل زمان ولكل فرقة مقالة على حيالها وكتب صنفوها ودولة عاونتهم وصولة طاوعتهم المعتزلة ويسمون اصحاب العدل والتوحيد ويلقبون بالقدرية وهم قد جعلوا لفظ القدرية مشتركًا وقالوا لفظ القدرية يطلق على من يقول بالقدر خيرة وشرة من الله تعالى احترازًا عن وصمة اللقب أذ كان الذم به متفقاً عليه لقول

الذبي عليه السلم القدرية مجوس هذه الامة وكانت الصفاتية تعارضهم بالاتفاق على ان الجبرية والقدرية متقابلتان تقابل التضاد فكيف يطلق لفظ الصد على الضدّ وقد قال الذي عليه السلم القدرية خصماء الله في القدر والخصومة في القدر وانقسام المخير والشر على فعل الله وفعل العبد لن يتصوّر على مذهب من يقول بالتسليم والتوكل واحالة الاحوال كلها على القدر المحتوم والحكم المحكوم فالذي يعم طائفة المعتزلة من الاعتقاد القول بان الله تعالى قديم والقدم اخص وصف ذاته ونفوا الصفات القديمة اصلاً فقالوا هو عالم لذاته قادر لذاته حى لذاته لا بعلم وقدرة وحيوة هي صفات قديمة ومعاني قائمة به لانه لو شاركته الصفات في القدم الذي هو اخص الوصف لشاركت في الالهية واتفقوا على ان كلامه محدث مخلوق في محل وهو حرف وصوت كتب امثاله في المصاحف حكايات عنه فان ما وجد في المحل عرض فقد فني في الحل واتفقوا على أن الارادة والسمع والبصر ليست معان قائمة بذاته لكن اختلفوا في وجوه وجودها وصحامل معانيها كما سيأتي واتفقوا علي نفي رؤية الله تعالمي بالابصار في دار القرار ونفي التشبيه عنه من كل وجه جهةً ومكانًا وصورةً وجسمًا وتحيّرًا وانتقالًا وزوالًا وتغيّرًا وتأثّرًا واوجبوا تاويل الايات المتشابهة فيها وسموا هذا الغمط توحيدا واتفقوا على أن العبد قادر كلر خالق الفعالة خيرها وشرها مستحق علي ما يفعله ثواباً وعقاباً في الدار الاخرة والرب تعالى منزّه أن يضاف اليه شر وظلم وفعل هو كفر ومعصية لانه لو خلق الظلم كان ظالمًا كما لو خلق العدل كان عادلًا واتفقوا على أن الحكيم لا يفعل الا الصلاح والخير وبجب من حيث الحكمة رعاية مصالح العباد واما الاصلح

واللطف ففي وجوبة خلاف عندهم وسموا هذا النمط عدلاً واتفقوا علي ان المؤمن اذا خرج من الدنيا علي طاعة وتوبة استحتى الثواب والعوض والتفضّل معني اخر وراء الثواب واذا خرج من غير توبة عن كبيرة ارتكبها استحتى الخلود في الذار لكن يكون عقابة اخفّ من عقاب الكفّار وسموا هذا النمط وعد ووعيداً واتفقوا علي ان اصول المعرفة وشكر النعمة واجب قبل ورود السمع والحسن والقبيع يجب معرفتهما بالعقل واعتناق الحسن واجتناب القبيع واجب كذلك وورود التكاليف الطاف للباري تعالي ارسلها الي العباد بتوسط الانبياء عليهم السلم امتحاناً واختباراً ليهلك من هلك عن بيّنة ويحي من حي عن بيّنة واختلفوا في الامامة والقول فيها نصاً واختياراً كما سيأتي عند مقالة كل طائفة طائفة والان نذكر ما يختص بطائفة طائفة من المقالة التي تميّزت بها

الراصلية اصحاب ابي حذيفة واصل بن عطاء الغزال كان تلميذ الحسن البصري يقرأ علية العلوم والاخبار وكانا في ايام عبد الملك وهشام بن عبد الله الملك وبالمغرب الان منهم شرذمة قليلة في بلد ادريس بن عبد الله الحسني الذي خرج بالمغرب في ايام ابي جعفر المنصور وبقال لهم الواصلية واعتزالهم يدور علي اربع قواعد القاعدة الاولي القول بنفي صفات الباري تعالي من العلم والقدرة والارادة والحيوة وكانت هذه المقالة في بدوها غير نضيجة وكان واصل بن عطاء يشرع فيها علي قول ظاهر وهو الاتفاق علي استحالة وجود الهين قال من اثبت معني وصفة قديمة فقد اثبت الهين وانما شرعت اصحابه فيها بعد مطالعة كتب الفلاسفة وانتهي نظرهم فيها الي رد

جميع الصفات الى كونه عالماً قادراً ثم الحكم بانهما صفتان ذاتيتان هما اعتباران للذات القديمة كما قاله الجباي او حالتان كما قاله ابو هاشم وميل ابي الحسين البصري الى ردهما الى صفة واحدة وهي العالمية وذلك عين مذهب الفلاسفة وسنذكر تفصيل ذلك وكانت السلف يخالفهم في ذلك اذا وجدوا الصفات مذكورة في الكتاب والسنة القاعدة الثانية القول بالقدر وانما سلك في ذلك مسلك معبد الجهني وغيلان الدمشقى وقرر واصل ابن عطاء هذه القاعدة اكثر ما كان يقرر قاعدة الصفات فقال ان الباري تعالى حكيم عادل لا يجوز ان يضاف اليه شر وظلم ولا يجوز ان يريد من العباد خلاف ما يأمر ويحكم عليهم شيأ ثم يجازيهم عليه فالعبد هو الفاعل للخير والشر والايمان والكفر والطاعة والمعصية وهو المجازي علي فعله والرب تعالي اقدره علي ذلك كله وافعال العباد محصورة في الحركات والسكفات والاعتمادات والنظر والعلم قال يستحيل ان يخاطب العبد بافعَلُ وهو لا يمكنه ان يفعل وهو يحسّ من نفسه الاقتدار والفعل ومن انكره فقد انكر الضرورة واستدل بايات على هذه الكلمات ورايت رسالة نسبت الى الحسن البصري كتبها الى عبد الملك بن مروان وقد سالة عن القول بالقدر والجبر فاجابه بما يوافق مذهب القدرية واستدل فيها بايات من الكتاب ودلائل من العقل ولعلَّها لواصل بن عطاء فما كان الحسن ممن يخالف السلف في أن القدر خيرة وشرة من الله تعالى فأن هذة الكلمة كالمجمع عليها عندهم والعجب انه حمل هذا اللفظ الوارد في الخبرعلى البلاء والعافية والشدة والراحة والمرض والشفاء والموت والحيوة الي غير ذلك من افعال الله تعالى دون الخير والشر و<sup>ال</sup>حسن والقبيم الصادرين من اكساب

العباد وكذلك اوردة جماعة المعتزلة في المقالات من أصحابهم الثالثة القول بالمنزلة بين المنزلتين والسبب فيه انه دخل واحد على الحسن البصري فقال يا امام الدين لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفّرون اصحاب الكبائر والكبيرة عندهم كفر يخرج به عن الملة وهم وعيدية الخوارج وجماعة يرجون اصحاب الكبائر والكبيرة عندهم لا تضر مع الايمان بل العمل على مذهبهم ليس ركفًا من الايمان ولا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة وهم مرجية الامة فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً فتفكر الحسن في ذلك وقبل ان يجيب قال واصل بن عطاء انا لا اقول ان صاحب الكبيرة مؤمن مطلق ولا كافر مطلق بل هو في منزلة بين المنزلتين لا مؤمن ولا كافر ثم قام واعتزل الى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما اجاب به على جماعة من اصحاب الحسن فقال الحسن اعتزل عنّا واصل فسمّى هو واصحابه معتزلة ووجه تقريرة انه قال أن الايمان عبارة عن خصال خير أذا اجتمعت سمّى المرء مؤمنًا وهو اسم مدح والفاسق لم يستجمع خصال الخير ولا استحق اسم المدح فلا يسمّى مومنًا وليس هو بكافر مطلق ايضًا لأن الشهائة وسائر اعمال الخير موجودة فيه لا وجه لانكارها لكنه أذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالدًا فيها أذ ليس في الاخرة الا الفريقان فريق في المجنة وفريق في انسعير لكنه يخفف عنه العذاب ويكون دركته فوق دركة الكفّار وتابعه على ذلك عمرو بن عبيد بعد أن كان موافقًا له في القدر وأنكار الصفات القاعدة الرابعة قوله في الفريقين من اصحاب الجمل واصحاب صفين ان احدهما مخطئ لا بعينه وكذلك قوله في عثمان وقاتليه وخاذليه قال احد الفريقين فاسق لا محالة كما ان احد المتلاعنين فاسق لا بعينه وقد عرفت قوله في الفاسق واقل درجات الفريقين انه لا يقبل شهادتهما كما لا يقبل شهادة المتلاعنين فلم يجوّز قبول شهادة علي وطلحة والربير علي باقة بقل وجوّز ان يكون عثمان وعلي علي الخطاء هذا قول رئيس المعتزلة ومبدأ الطريقة في اعلام الصحابة وائمة العترة ووافقه عمرو بن عبيد علي مذهبه وزاد عليه في تفسيق احد الفريقين لا بعينه بان قال لو شهد رجلان من احد الفريقين مثل علي ورجل من عسكرة او طلحة والربير لم يقبل شهادتهما وفيه تفسيق الفريقين وكونهما من اهل الذار وكان عمرو من رواة الحديث معروفاً بالزهد وواصل مشهوراً بالفضل والادب عندهم

الهذيلية اصحاب إلى الهذيل حمدان بن إلى الهذيل العلاف شيخ المعتزلة ومقدم الطائفة ومقرر الطريقة والمناظر عليها اخذ الاعتزال عن عثمان بن خالد الطويل عن واصل بن عطاء ويقال اخذ واصل عن إلى هاشم عبد الله بن صحمد بن المحنفية ويقال اخذه عن الحسن بن إلى الحسن البصري وانما انفرد عن اصحابه بعشر قواعد الاولى ان الباري تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته قادر بقدرة وقدرته ذاته حي بحيوة وحيوته ذاته وانما اقتبس هذا الراي من الفلاسفة الذين اعتقدوا ان ذاته واحدة لا كثرة فيها بوجه وانما الصفات ليست وراء الذات معاني قايمة بذاته بل هي ذاته وترجع إلى السلوب او اللوازم كما سيأتي والفرق بين قول القائل عالم لخاته لا بعلم وبين قول القائل عالم بعلم هو ذاته ان الاول نفي الصفة والثاني اثبات ذات هو بعينه صفة او اثبات صفة هي بعينها ان الاول نفي الصفة والثاني اثبات ذات هو بعينه صفة او اثبات صفة هي بعينها ذات وان اثبت ابو الهذيل هذه الصفات وجوهاً للذات فهي بعينها اقانيم النصاري او احوال إلى هاشم الثانية انه اثبت ارادات لا محل لها

يكون الباري تعالى مريدًا بها وهو اول من احدث هذه المقالة وتابعة عليها المتاخرون الثالثة قال في كلام الباري تعالي ان بعضة لا في صحل وهو قولة كن وبعضه في محل كالامر والنهى والخبر والاستخبار وكان امر التكوين عنده غير وامر التكليف غير الرابعة قوله في القدر مثل ما قاله اصحابه الا أنه قدري الاولى جبري الاخرة فان مذهبه في حركات اهل الخلدين في الاخرة انها كلها ضرورية لا قدرة للعباد عليها وكلها مخلوقة للباري تعالى اذ لو كانت مكتسبة للعباد لكانوا مكلّفين بها الخامسة قوله أن حركات أهل الخلدين تنقطع وانهم يصيرون الى سكون دائم جموداً ويجتمع اللذات في فلك السكون لاهل الجنة و بجتمع الالام في ذلك السكون لاهل النار وهذا قريب من مذهب جهم اذ حكم بفناء الجنة والنار وانما التزم ابو الهذيل هذا المذهب لانه لما الزم في مسئلة حدوث العالم أن الحوادث التي لا أول لها كالحوادث التي لا اخر لها اذ كل واحدة لا تتناهى قال اني لا اقول بحركات لا تتناهى اخراً كما لا اقول بحركات لا تتناهى اولاً بل يصيرون الى سكون دائم وكانه ظنّ ان ما الزم في الحركة لا يلزمه في السكون السادسة قوله في الاستطاعة انها عرض من الاعراض غير السلامة والصحة وفرق بين افعال القلوب وافعال الجوارح فقال لا يصم وجود افعال القلوب منه مع عدم القدرة والاستطاعة معها في حال الفعل وجوّز ذلك في افعال الجوارج وقال بتقدمها فيفعل بها في الحال الاولى وان لم يوجد الفعل الا في الحالة الثانية قال فحال يفعل غير حال فعل ثم ما تولد من فعل العبد فهو فعله غير اللون والطعم والرائحة وكل ما لا يعرف كيفيته وقال في الادراك والعلم الحادثين في غيرة عند اسماعه وتعليمة ان الله تعالى

يبدعهما فية وليسا من افعال العباد السابعة قوله في المفكر قبل ورود السمع انه يجب عليه أن يعرف الله تعالى بالدليل من غير خاطر وأن قصر في المعرفة استوجب العقوبة ابدأ ويعلم ايضا حُسن الحَسَن وقم القبع فيجب عليم الاقدام على الحسن كالصدق والعدل والاعراض عن القبيم كالكذب والجور وقال ايضاً بطاعات لا يراد بها الله تعالى ولا يقصد بها التقرب اليه كالقصد الي النظر الاول والنظر الاول فانه لم يعرف الله تعالى بعد والفعل عبادة وقال في المكرة اذا لم يعرف التعريض والتورية فيما اكرة علية فله أن يكذب ويكون وزرة موضوعاً عنه الثامنة قوله في الاجال والارزاق أن الرجل أن لم يقتل مات في ذلك الوقت ولا يجوز أن يزاد في العمر أو يدقص والارزاق على وجهين احدهما ماخلق الله تعالى من الامور المنتفع بها يجوز ان يقال خلقها رزقًا للعباد فعلى هذا من قال أن أحدًا أكل وانتفع بما لم يخلقه الله رزقًا فقد أخطأ لما فيه ان في الاجسام ما لم يخلقه الله والثاني ما حكم الله به من هذه الارزاق للعباد فما احلّ منها فهو رزقه وما حرّم فليس رزقًا أي ليس مأمورًا بتناوله والتاسعة حكى الكعبي عنه انه قال ارادة الله غير الماد فارادته لما خلق هي خلقه له وخلقه للشي عنده غير الشي بل الخلق عنده قول لا في محل وقال انه تعالى لم يزل سميعاً بصيراً بمعني سيسمع وسيبصر وكذلك لم يزل غفورًا رحيماً محسنًا خالقًا رازقًا مثيبًا معاقبًا مواليًا معاديًا آمرًا ناهيًا بمعني ان ذلك سيكون العاشرة حكى عنه جماعة انه قال الحجة لا تقوم نيما غاب الا بخبر عشرين فيهم واحد من اهل الجنة او اكثر ولا يخلوا الارض عن جماعة هم اوليا<sup>.</sup> الله معصومين لا يكذبون ولا يرتكبون الكبائر فهم <sup>الحج</sup>ة لا التواتر ان يجوز ان يكذب جماعة ممن لا يحصون عدداً اذا لم يكونوا اولياء الله ولم يكن فيهم واحد معصوم وصحب ابا الهذيل ابو يعقوب الشحام والادمي وهما علي مقالته وكان سنه مائة سنة توفي في اول خلافة المتوكل سنة خمس وثلثين ومايتين

النظامية اصحاب ابرهيم بن سيار النظّام وقد طالع كثيرًا من كتب الفلاسفة وخلط كلامهم بكلام المعتزلة وانفرد عن اصحابة بمسائل الاولى منها انة زاد على القول بالقدر خيرة وشرة منا قولة أن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على الشرور والمعاصى وليست هي مقدورة للباري تعالى خلافاً لاصحابه فانهم قضوا بانه قادر عليها لكفه لا يفعلها لانها قبيحة ومذهب النظام ان القبم اذا كانت صفة ذاتية للقبهم وهو المانع من الاضافة اليه فعلاً ففي تجويز وقوع القبيم منه قبم ايضاً فيجب ان يكون مانعاً ففاعل العدل لا يوصف بالقدرة على الظلم وزاد ايضاً علي هذا الاختيار فقال انما يقدر على فعل ما يعلم ان فيه صلاحاً لعبادة ولا يقدر على أن يفعل بعبادة في الدنيا ما نيس فية صلاحهم هذا في تعلق قدرته بما يتعلق بامور الدنيا واما امور الاخرة فقال لا يوصف الباري تعالى بالقدرة على ان يزيد في عذاب اهل النار شيًّا ولا على ان ينقص منه شياً وكذلك لا ينقص من نعيم اهل الجنة ولا أن يخرج أحدًا من أهل الجنة وليس ذلك مقدورًا له وقد الزم عليه أن يكون الباري تعالى مطبوعًا مجبوراً على ما يفعله فان القادر على الحقيقة من يتخير بين الفعل والترك فاجاب أن الذي الزمتموني في القدرة يلزمكم في الفعل فأن عندكم يستحيل ان يفعله وان كان مقدورًا فلا فرق وانما اخذ هذه المقالة من قدما الفلاسفة

حيث قضوا بان الجواد لا يجوز ان يدّخر شياً لا يفعله فما ابدعه واوجده هو المقدور ولوكان في علمة ومقدورة ماهو احسن واكمل مما ابدعة نظاماً وترتيباً وصلاحًا لفعل الثانية قوله في الارادة أن الباري تعالى ليس موصوفًا بها على المحقيقة فاذا وصف بها شرعًا في افعاله فالمراد بذلك انه خالقها ومنشيُّها على حسب ما علم واذا وصف بكونه مريداً الفعال العباد فالمعني به انه امر بها وعنه اخذ الكعبي مذهبه في الارادة الثالثة قوله أن أفعال العباد كلها حركات فحسب والسكون حركة اعتماد والعلوم والارادات حركات النفس ولم يرد بهذه المحركة حركة النقلة وانما المحركة عنده مبدأ تغيّر ما كما قالت الفلاسفة من اثبات حركات في الكيف والكم والوضع والاين ومتي الى اخواتها الرابعة ووافقهم ايضاً في قولهم ان الانسان في الحقيقة هو الغفس والروح والبدن آلتها وقالبها غيرانه تقاصر عن ادراك مذهبهم فمال الى قول الطبيعية منهم ان الروح جسم لطيف مشابك للبدن مداخل للقالب باجزائه مداخلة المائية في الورد والدهنية في السمسم والسمنية في اللبن وقال أن الروح هي التي لها قوة واستطاعة وحيوة ومشيئة وهي مستطيعة بنفسها والاستطاعة قبل الفعل المنامسة حكى الكعبي عنه انه قال ان كل ما جاوز محل القدرة من الفعل فهو من فعل الله تعالي بايجاب الخلقة اي ان الله تعالى طبع الحجر طبعًا وخلقه خلقةً اذا دفعته اندفع واذا بلغ قوة الدفع مبلغها عاد الحجر الى مكانه طبعًا وله في الجواهر واحكامها خبط مذهب يخالف المتكلمين والفلاسفة السادسة وافق الفلاسفة في نفي الجزو الذي لا يتجزي واحدث القول بالطفرة لما الزم مشى نملة على صخرة من طرف الى طرف انها قطعت ما لا يتناهى وكيف

يقطع ما يتناهى ما لا يتناهى قال يقطع بعضها بالمشى وبعضها بالطفرة وشبته ذلك بحبل شدّ على خشبة معترضة وسط البئر طولة خمسون ذراعاً وعليه دلو معلَّق وحبل طوله خمسون ذراعًا علَّق عليه معلاق فيجريه الحبل المتوسط فان الدلو يصل الى راس البئر وقد قطع ماية ذراع بحبل طوله خمسون ذراعا في زمان واحد وليس ذلك الا أن بعض القطع بالطفرة ولم يعلم أن الطفرة قطع مسافة ايضا موازية لمسافة فالالزام لا يندفع عنه وانما الفرق بين المشي والطفرة يرجع الي سرعة الزمان وبطيّه السابعة قال ان الجوهر مؤلف من اعراض اجتمعت ووافق هشام بن الحكم في قوله ان الالوان والطعوم والروائع اجسام فتارة يقضى بكون اجسام اعراضا وتارة يقضى بكون الاعراض اجساما الثامنة من مذهبه أن الله تعالى خلق الموجودات دفعة واحدة على ما هي عليها الان معادن ونباتاً وحيواناً وانساناً ولم يتقدم خلق ادم عليه السلم خلق اولاده غير أن الله تعالى اكمن بعضها في بعض فالتقدم والتاخر أنما يقع في ظهورها من مكامنها دون حدوثها ووجودها وانما اخذ هذه المقالة من اصحاب الكمون والظهور من الفلاسقة واكثر ميله ابدًا الى تقرير مذاهب الطبيعيين منهم دون الالهبين التاسعة قوله في اعجاز القرآن أنه من حيث الاخبار عن اللمور الماضية والآتية ومن جهة صرف الدواعي عن المعارضة ومنع العرب عن الاهتمام به جبرًا وتعجيرًا حتى لو خلاهم لكانوا قادرين على ان ياتوا بسورة من مثلة بلاغة وفصاحة ونظماً العاشرة قوله في الاجماع انه ليس بحجة في الشرع وكذلك القياس في الاحكام الشرعية لا يجوز أن يكون حجة وأنما المحجة في قول الامام المعصوم الحادية عشر ميله الى الرفض ووقيعته في كبار الصحابة قال

﴿ اولًا لا امامة الا بالنص والتعيين ظاهراً مكشوفًا وقد نص النبي صلى الله عليه وآله وسلم على على كرم الله وجهة في مواضع واظهره اظهاراً لم يشتبه على الجماعة الا ان عمر كتم ذلك وهو الذي تولَّى بيعة ابي بكريوم السقيفة ونسبه الى الشك يوم المحديبية في سؤاله عن الرسول عليه السلم حين قال السنا على الحق اليسوا على الباطل قال نعم قال عمر فلم نعطى الدنية في ديننا قال هذا شك في الدين ووجد ان خرج في النفس مما قضى وحكم وزاد في الفرية فقال ان عمر ضرب بطن فاطمة عليها السلم يوم البيعة حتى القت المحسن من بطنها وكان يصم احرقوها بمن فيها وما كان في الدار غير على وفاطمة والحسن والعسين وقال تغريبه نصر بن العجاج من المدينة الي البصرة وابداعه التراويح ونهيه عن متعة الحج ومصادرته العمّال كل ذلك احداث ثم وقع في عثمان وذكر احداثه من رقه الحكم بن امية الى المدينة وهو طريد رسول الله ونفيه ابا ذر وهو صديق رسول الله وتقليده الوليد بن عقبة الكوفة وهو من افسد الناس ومعاوية الشام وعبد الله بن عامر البصرة وتزويجه مروان بن الحكم ابنته وهم افسدوا عليه امرة وضربه عبد الله بن مسعود على احضار المصحف وعلى القول الذي شافهم به كل ذلك احداثه ثم زاد على خزيه ذلك بان عاب عليًا وعبد الله بن مسعود لقولهما اقول فيها براي وكذّب ابن مسعود في روايته السعيد من سعد في بطن امه والشقى من شقى في بطن امه وفي روايته انشقاق القمر وني تشبيهه الجن بالبط وقد انكر الجن راساً الى غير ذلك من الوقيعة الفاحشة في الصحابة رضى الله عنهم اجمعين الثانية عشر قوله في المفكر قبل ورود السمع انه اذا كان عاقلاً متمكناً من النظر يجب عليه تحصيل معرفة البارى

تعالى بالنظر والاستدلال وقال بتحسين العقل وتقبيحه في جميع ما يتصرف فية من افعاله وقال لا بد من خاطرين احدهما يامر بالاقدام والاخر بالكف ليصم الاختبار الثالثة عشر تكلم في مسائل الوعد والوعيد وزعم أن من خان في ماية وتسعة وتسعين درهماً بالسرقة او الظلم لم يفسق بذلك حتى بلغ خيانته نصاب الركوة وهو مايتا درهم فصاعداً فعينتُذ يفسق وكذلك في سائر نصب الزكوة وقال في المعاد أن الفضل على الاطفال كالفضل على البهائم ووافقه الاسواري في جميع ما ذهب اليه وزاد عليه بان قال أن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على ما علم انه لا يفعله ولا على ما اخبر انه لا يفعله مع أن الانسان قادر على ذلك لان قدرة العبد صالحة للضدين ومن المعلوم أن أحد الضدين واقع في. المعلوم انه سيوجد دون الثاني والخطاب لا ينقطع عن ابي لهب وأن اخبر الرب تعالى بانه سيصلى ناراً ذات لهب ووافقه ابو جعفر الاسكافي واصحابه من المعتزلة وزاد عليه بان قال أن الله تعالى لا يقدر على ظلم العقلاء وأنما يوصف بالقدرة على ظلم الاطفال والمجانيين وكذلك الجعفران جعفر بن مبشر وجعفر بن حرب وافقاه وما زادا عليه الا أن جعفر بن مبشر قال في فساق الامة من هو شر من الزنادقة والمجوس وزعم ان اجماع الصحابة على حد شارب المحمر كان خطاء اذا المعتبر في المحدود النص والتوقيف وزعم ان سارق الحبّة الواحدة فاسق منخلع من الايمان وكان محمد بن شبيب وابو شمر وموسى بن عمران من اصحاب النظام الا انهم خالفوة في الوعيد وفي المنزلة بين المنزلتين وقالوا صاحب الكبيرة لا يخرج من الايمان بمجرد ارتكاب الكبيرة وكان ابن مبشريقول في الوعيد ان استحقاق العقاب والمحلود في النار بالكفر يعرف قبل ورود السمع وسائر اصحابه يقولون التخليد لا يعرف الا بالسمع وسن اصحاب النظام الفضل الحدثي واحمد بن حايط قال ابن الرونذي انهما كانا يزعمان ان للخلق خالقين احدهما قديم وهو الباري تعالى والثاني صحدث وهو المسمع عليه السلم لقوله تعالى إِنْ تَخُلُتُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيَّةٍ ٱلطَّيْرِ وكذّبه الكعبي في رواية الحدثي خاصة لحس اعتقاده فيه

العايطية اصحاب احمد بن حايط وكذلك العدثية اصحاب فضل بن العدثي كانا من اصحاب النظام وطالعا كتب الفلاسفة ايضًا وضمّا الى مذهب النظام ثلث بدع الأولى اثبات حكم من احكام الالهية في المسهم عليه السلم موافقة للنصاري على اعتقادهم أن المسيم عليه السلم هو الذي يحاسب المخلق في الاخرة وهو المراد بقوله تعالى وَجَاءَ رَبُّك وَالْمَلُك صَفًّا صَفًّا وهو الذي ياتي في ظلل من الغمام وهو المعني بقوله تعالى أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ وهو المراد بقول النبي عليه السلم أن الله تعالي خلق أدم علي صورة الرحمن وبقوله يضع الجبّار قدمه في الغار وزعم احمد بن حايط أن المسيم تدرع بالجسد الجسماني وهو الكلمة القديمة المتجسدة كما قالت النصاري الثانية القول بالتناسخ زعما أن الله تعالى أبدع خلقه اصحاء سالمين عقلاء بالغين في دار سوي هذه الدار التي هم فيها اليوم وخلتي فيهم معرفته والعلم به واسبخ عليهم نعمه ولا يجوز أن يكون أول ما يخلقه الا عاقلاً ناظراً معتبراً فابتداهم بتكليف شكرة فاطاعه بعضهم في جميع ما امرهم به وعصاه بعضهم في جميع ذلك واطاعه بعضهم في البعض دون البعض فمن اطاعه في الكل اقرّة في دار النعيم التي ابتداهم فيها ومن عصاة في الكل اخرجة من تلك الدار الى دار العذاب وهي النار ومن اطاعة في

البخس وعصاه في البعض اخرجه الى دار الدنيا فالبسه هذه الاجسام الكثيفة وابتلاه بالباساء والضراء والشدة والرخاء والالام واللذات على صور صختلفة من صور الناس وسائر الحيوانات على قدر فنوبهم فمن كانت معاصيه اقل وطاعته اكثر كانت صورته احسن والامه اقل ومن كانت ذنوبه اكثر كانت صورته اقبم والامة اكثر ثم لا يزال يكون الحيوان في الدنيا كرة بعد كرة وصورة بعد اخري ما دامت معة ذنوبه وطاعاته وهذا عين القول بالتفاسخ وكان في زمانهما شيح المعتزلة احمد بن ايوب بن مانوس وهو ايضاً من تلامذة النظام قال مثل ما قال ابن حايط في التناسخ وخلق البرية دفعة واحدة الا انه متى صارت النوبة الى البهيمية ارتفعت التكاليف ومتي صارت النوبة الى رتبة النبوة والملك ارتفعت التكاليف ايضًا وصارت النوبتان عالم الجزاء ومن مذهبهما أن الديار خمس داران للثواب احديهما فيها اكل وشرب وبعال وجنات وانهار والثانية دار فوق هذه ليس فيها اكل وشرب وبعال بل ملاذ روحانية وروح وريحان غير جسمانية والثالثة دار العقاب المخض وهي نارجهنم ليس فيها ترتيب بل على نمط التساوي والرابعة دار الابتداء التي خلق الخلق فيها قبل ان يهبطوا الى الدنيا وهي الجنة الاولى والخامسة دار الابتلاء التي كلُّف الخلق فيها بعد أن اجترحوا في الاولى وهذا التكوير والتكرير لا يزال في الدنيا حتي يمقلى المكيالان مكيال الخير ومكيال الشر فاذا امتلأ مكيال الخير صار العمل كلة طاعة والمطبع خيراً خالصاً فينقل الى الجنة ولم يلبث طرفة عين فان مطل الغني ظلم وفي الخبر اعطوا الاجبر اجرته قبل ان يجفُّ عرقه واذا امتلاً مكيال الشر صار العمل كله معصية والعاصى شِرِّيرًا محضًا فيُنقل الى النارولم يلبث

طرفة عين وذلك قوله تعالى فَاذَا جَاءً أَجُلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْتَقْدِمُونَ البدعة الثالثة حملهما كل ما ورد في الخبر من روية الباري تعالى مثل قوله عليه السلم انكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رويته على روية العقل الاول الذي هو اول مبدع وهو العقل الفقال الذي منه يفيض الصور على الموجودات واياه عني النبي عليه السلم بقوله اول ما خلق الله تعالى العقل فقال له اقبل فاقبل ثم قال له ادبر فادبر فقال وعرقي وجلالي ما خلقت خلقاً احسن منك بك أعز وبك أنل وبك اعطي وبك امنع فهو الذي يظهر يوم القيامة ويرتفع الحجاب بينه وبين الصور التي فاضت منه فيرونه كمثل القمر ليلة البدر فاما واهب العقل فلا يُري البتة ولا يشبه الا مبدع بمبدع وقال ابن حايط ان كل نوع من انواع الحيوانات امة على حيالها لقوله تعالى ولا طآئر يطير بَجَنَاحَيْهِ إلا أَمَمُّ أَمَّنَالُكُمْ وفي كل امة رسول من نوعه لقوله وَإنْ مَنْ أُمَّةً الا خَلا فيها نذير ولهما طيقة اخري في التناسخ وكانهما مزجا كلام من أمَّةً الله خلا فيها نذير ولهما طيقة اخري في التناسخ وكانهما مزجا كلام التناسخية والفلاسفة والمعتزلة بعضها ببعض

البشرية اصحاب بشر بن المعتمر كان من افضل علماء المعتزلة وهو الذي احدث القول بالتولد وافرط فيه وانفرد عن اصحابه بمسائل ست الاولي منها انه زعم ان اللون والطعم والرائحة والادراكات كلها من السمع والروية يجوز ان تحصل متولدة من فعل الغير في الغير اذا كانت اسبابها من فعله وانما اخذ هذا من الطبيعيين الا انهم لا يفرقون بين المتولد والمباشر بالقدرة وربما لا يثبتون القدرة علي منهاج المتكلمين وقوة الفعل وقوة الانفعال غير القدرة التي يثبتها المتكلم الثانية قوله ان الاستطاعة هي سلامة البنية وصحة الجوارح وتخليها من

الافات وقال لا اقول يفعل بها في الحالة الاولى ولا في الحالة الثانية لكني اقول الانسان يفعل والفعل لا يكون الا في الثانية الثالثة قوله أن الله تعالى قادر على تعذيب الطفل ولو فعل كان ظالماً اياه الا انه لا يستحسن أن يقال في حقه بل يقال لو فعل فلك كان الطفل بالغًا عاقلًا عاصيًا بمعصية أرتكبها مستحقًا للعقاب وهذا كلام متناقض الرابعة حكي الكعبي عنه انه قال ارائة الله تعالى نعل من انعاله وهي على وجهين صفة ذات وصفة فعل فاما صفة الذات فهو تعالى لم يزل مريداً لجميع افعاله ولجميع طاعات عباده فانه حكيم ولا يجوز ان يعلم الحكيم صلاحًا وخيرًا الا يريده واما صفة الفعل فان اراد بها فعل نفسه في حال احداثه فهي خلق له وهي قبل الخلق لان ما به يكون الشي لا يجوز ان يكون معة وأن أراد بها فعل عبادة فهو الامر به المخامسة قال أن عند الله تعالى لطفًا لو اني به لأمن جميع من في الارض ايمانًا يستحقون عليه الثواب استحقاقهم لو امنوا من غير وجودة واكثر منه وليس على الله تعالى ان يفعل ذلك بعبادة ولا يجبب علية رعاية الاسلم لأنه لا غاية لما يقدر عليه من الصلاح فما من اصلم الا وفوقه اصلم وانما عليه ان يمكن العبد بالقدرة والاستطاعة ويزيم العلل بالدعوة والرسالة والمفكر قبل ورود السمع يعلم الباري تعالي بالنظر والاستدلال واذا كان مختارًا في فعله فيستغني عن الخاطرين فان الخاطرين لا يكون من قبل الله تعالى وانما هما من الشيطان والمفكر الأول لم يتقدمه شيطان يخطر الشك بباله ولو تقدم فالكلام في الشيطان كالكلام فيه السادسة قال من تاب عن كبيرة ثم راجعها عاد استحقاقه العقوبة الاولى فانه قبل توبته بشرط ان لا يعود

| المعمرية اصحاب معمّر بن عباد السلمي وهو اعظم القدرية فرية في تدقيق القول بنفى الصفات ونفى القدر خيرة وشرة من الله تعالى والتكفير والتضليل على فلك وانفرد عن اصحابه بمسائل منها انه قال أن الله تعالى لم يخلق شياً غير الاجسام فاما الاعراض فانها من اختراعات الاجسام اما طبعا كالغار التي تحدث الاحراق والشمس الحرارة والقمر التلوين واما اختيارًا كالحيوان يحدث الحركة والسكون والاجتماع والانتراق ومن العجب أن حدوث الجسم وفناءة عندة عرض فكيف يقول انهما من فعل الاجسام واذا لم يحدث الباري تعالى عرضاً فلم يحدث الجسم وفذاء فان الحدوث عرض فيلزمه أن لا يكون لله تعالى فعل اصلاً ثم الزم كلام الباري تعالى انه عرض او جسم فان قال هو عرض فقد احدثه الباري فان المتكلم على اصله مَنْ فعل الكلام او يلزمه ان لا يكون لله تعالى كلام هو عرض وان قال هو جسم فقد ابطل قوله أنه احدثه في محل فان الجسم لا يقوم بالجسم فاذا لم يقل هو باثبات الصفات الازلية ولا قال بحفلت الاعراض فلا يكون لله تعالى كلام يتكلم به على مقتضى مذهبه واذا لم یکن له کلام لم یکن آمرًا ناهیًا واذا لم یکن امر ونهی لم یکن شریعة اصلًا فاتي مذهبه الى خزي عظيم ومنها أن قال الاعراض لا تتناهى في كل نوع وقال كل عرض قايم بمحل فانما يقوم به لمعني اوجب القيام وذلك يودي الى القول بالتسلسل وعن هذه المسئلة سمى هو واصحابه اصحاب المعاني وزاد على ذلك وقال الحركة انما خالفت السكون لا بذاتها بل بمعني اوجب المخالفة وكذلك مغايرة المثل المثل ومماثلته وتضاد الضد الضد كل ذلك عنده لمعنى ومنها ما حكى الكعبي عنه ان الارائة من الله تعالى للشي غير الله وغير خلقه

للشي وغير الامر والاخبار والحكم فاشار الى امر مجبول لا يعرف وقال ليس للانسان فعل سوي الارادة مباشرة كانت او توليداً وافعاله التكليفية من القيام والقعود والحركة والسكون في الخير والشر كلها مستندة الى ارادته لا على طريق المباشرة ولا على التوليد وهذا عجب غير انه انما بناه على مذهبه في حقيقة الانسان وعنده الانسان معني او جوهر غير الجسد وهو عالم قادر مختار حكيم ليس بمتحرك ولا ساكن ولا متكون ولا منمكن ولا يري ولا يمس ولا يحس ولا يحل موضعاً فنون موضع ولا يحويه مكان ولا يحصره زمان لكفه مدبر للجسد وعلاقته مع البدن علاقة التدبير والتصرف وأنما اخذ هذا القول من الفلاسفة حيث قضوا باثبات النفس الانسانية امرًا ما هو جوهر قايم بنفسه لا متحيز ولا متمكن واثبتوا من جنس ذلك موجودات عقلية مثل العقول المفارقة ثم لما كان ميل معمر بن عباد الى مذهب الفلاسفة ميز بين افعال النفس التي سمّاها انسانًا وبين القالب الذي هو جسدة فقال فعل النفس هو الارادة فحسب والنفس انسان ففعل الانسان هو الارادة وما سوي ذلك من المحركات والسكذات والاعتمادات فهي من فعل المجسد ومنها انه يحكي عنه انه كان ينكر القول بان الله تعالى قديم لان القديم اخذ من قدم يقدم فهو قديم وهو فعل كقولك اخذ صفه ما قدم وما حدث وقال ايضا هو يشعر بالتقادم الزماني ووجود الباري تعالى ليس بزماني ويحكى عنه أنه قال الخلق غير المخلوق والاحداث غير المحدث وحكي جعفربن حرب عنه انه قال ان الله تعالي صحال ان يعلم نفسه لانه يودي الي ان يكون العالم والمعلوم واحداً ومحال أن يعلم غيرة كما يقال محال أن يقدر على الموجودات من حيث

هو موجود ولعل هذا النقل فيه خلل فان عاقلاً ما لا يتكلم بمثل هذا الكلام الغير المعقول لعمري لما كان الرجل يميل الي الفلاسفة ومن مذهبهم انه ليس علم الباري تعالى علماً انفعالياً اي تابعاً للمعلوم بل علمه علم فعلي فهو من حيث هو فاعل عالم وعلمه هو الذي اوجب الفعل وانما يتعلق بالوجود حال حدوثه لا محالة ولا يجوز تعلقه بالمعدوم علي استمرار عدمه وانه علم وعقل وكونه عقلاً وعاقلاً ومعقولاً شي واحد فقال ابن عباد لا يقال يعلم نفسه لانه يودي الي تمايز بين العالم والمعلوم ولا يعلم غيرة لانه يودي الي ان يكون علمه من غيرة يحصل فاما ان لا يصح النقل واما ان يحمل علي مثل هذا المحمل ولسنا من رجال بن عباد فنطلب لكلامه وجهاً

المزدارية اصحاب عيسي بن صبيح المكني بابي موسي الملقب بالمزدار وقد تلمذ لبشر بن المعتمر واخذ العلم منه وتزهد ويسمي راهب المعتزلة وانما انفرد عن اصحابه بمسائل الاولي منها قوله في القدر ان الله تعالى يقدر علي ان يكذب ويظلم ولو كذب وظلم كان الها كاذباً ظالماً تعالى عن قوله الثانية قؤله في القولد مثل قول استاذه وزاد عليه بان جوّز وقوع فعل واحد من فاعلين علي سبيل المقولد الثالثة قوله في القران ان الناس قادرون علي مثل القران فصاحة ونظماً وبلاغة وهو الذي بالغ في القول بخلق القران وكفّر من قال بقدمه فانه قد اثبت قديمين وكفّر من لابس السلطان وزعم انه لا يرث ولا يورث وكفّر من قال انه يري يورث وكفّر من قال ان اعمال العباد مخلوقة لله تعالى ومن قال انه يري بالإبصار وغلا في المتكفير حتي قال هم كافرون في قولهم لا الله الا الله وقد ساله ابرهيم بن السندي مرة عن اهل الرض جميعاً فاكفرهم فاقبل ابرهيم وقال

الجنة التي عرضها كعرض السماء والارض لا يدخلها الا انت وثلثة وافقوك فخزي ولم يجد جوابًا وقد تلمذ له ايضًا الجعفران وابو زفر وصحمد بن سويد وصحبه ابو جعفر صحمد بن عبد الله الاسكافي وعيسي بن الهيثم وجعفر بن حرب الاشج وحكي الكعبي عن الجعفرين انهما قالا ان الله تعالي خلق القران في اللوح المحفوظ لا يجوز ان ينتقل اذ يستحيل ان يكون الشي الواحد في مكانين في حالة واحدة وما نقراًة فهو حكاية عن المكتوب الاول في اللوح المحفوظ وذلك فعلنا وخلقنا قال وهو الذي اختارة من الاقوال المختلفة في القران وقالا في تحسين العقل وتقبيحه ان العقل يوجب معرفة الله تعالي بجميع احكامه وصفاته قبل ورود الشرع وعليه ان يعلم انه ان قصر ولم يعرفه ولم يشكرة عاقبه عقوبة دائمة فاثبت التخليد واجباً بالعقل

الثمامية اصحاب ثمامة بن اشرس النميري كان جامعاً بين سخافة الدين وخلاعة النفس مع اعتقادة بان الفاسق يخلد في الذار اذا مات علي فسقة من غير توبة وهو في حال حيوته في منزلة بين المنزلتين وانفرد عن اصحابه بمسائل منها قوله ان الانعال المتولدة لا فاعل لها اذ لم يمكنه اضافتها الي فاعل اسبابها حتي يلزم ان يضيف الفعل الي ميت مثل ما اذا فعل السبب ومات ووجد المتولد بعدة ولم يمكنه اضافتها الي الله تعالى لانه يودي الي فعل القبيح وذلك محال فتحير فيه وقال المتولدات افعال لا فاعل لها ومنها قوله في الكفار والمشركين والمجوس واليهود والنصاري والزنادقة والدهرية انهم يصيرون في القيامة ترابًا وكذلك قوله في البهائم والطيور واطفال المؤمنين ومنها قوله في القيامة عرابًا وكذلك قوله في الجوارج وتخليتها من الافات وهي قبل الفعل

ومنها قوله أن المعرفة متولدة من النظر وهو فعل لا فاعل له كسائر المتولدات ومنها قوله في تحسين العقل وتقبيحه وإيجاب المعرفة قبل ورود السمع مثل قول اصحابه غير أنه زاد عليهم فقال من الكفار من لا يعلم خالقه وهو معذور وقال أن المعارف كلها ضرورية وأن من لم يضطر الي معرفة الله تعالي فهو مسخر للعباد كالحيوان ومنها قوله لا فعل للانسان الا الارادة وما عداها فهو حدث لا محدث له وحكي أبن الروندي عنه أنه قال العالم فعل الله تعالي بطباعه ولعله أراد بذلك ما تريده الفلاسفة من الإيجاب بالذات دون الإيجاد علي مقتضي الارادة لكن يلزمه علي اعتقاده ذلك ما لزم الفلاسفة من القول بقدم العالم أذ الموجب لا ينفث عن الموجب وكان ثمامة في أيام المامون وعنده بمكان

المشامية اصحاب هشام بن عمرو الفوطي ومبالغته في القدر اشد واكثر من مبالغة اصحابه وكان يمتنع من اطلاق اضافات افعال الي الباري تعالي وان ورد بها التنزيل ومنها قوله أن الله لا يؤلف بين قلوب المؤمنين بل هم المؤتلفين باختيارهم وقد ورد في التنزيل مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ آللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ومنها قوله أن الله تعالى لا يحبب الايمان الي المؤمنين ولا يزينه في قلوبهم وقد قال تعالى حَبَّبَ إلَيْكُمُ آلِيْمانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ومبالغته في نفي اضافة الطبع والختم والسد وامثالها اشد واصعب وقد ورد بجميعها التنزيل نفي اضافة الطبع والختم والسد وامثالها اشد واصعب وقد ورد بجميعها التنزيل قال الله تعالى خَتَمَ آللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ صَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وليت شعري ما بكفرهم وقال وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وليت شعري ما يعتقده الرجل انكار الفاظ التذزيل وحيًا من الله تعالى فيكون تصريحاً بالكفر وانكار

ظواهرها من نسبتها الي الباري تعالى ووجوب تاويلها وذلك غير مذهب اصحابه ومن بدعته في الدلالة على الباري تعالى قوله أن الاعراض لا تدل علي كونه خالقًا ولا تصلَّم الاعراض دلالت بل الاجسام تدل على كونه خالقًا وهذا أيضًا عجب ومن بدعته في الامامة قوله إنها لا تنعقد في إيام الفتنة واختلاف الناس وانما يجوز عقدها في حال الاتفاق والسلامة وكذلك ابو بكر الاصم من اصحابهم كان يقول الامامة لا تنعقد الا باجماع الامة عن بكرة ابيهم وانما اراد بذلك الطعن في امامة علي كرّم الله وجهه اذ كانت البيعة في ايام الفتنة غير اتفاق من جميع الصحابة اذ بقى في كل طرف طائفة على خلافة ومن بدعته أن الجنة والنار ليستا مخلوقتين الآن أذ لا فأئدة في وجودهما وهما جميعاً خاليتان ممن ينتفع ويتضرر بهما وبقيت هذه المسئلة منه اعتقاداً للمعترلة وكان يقول بالموافاة وان الايمان هو الذي يوافي الموت وقال من اطاع الله جميع عمرة وقد علم الله إنه يأتي بما يحبط اعماله ولو بكبيرة لم يكن مستحقاً للوعد وكذلك على العكس وصاحبه عباد من المعتزلة وكان يمتنع من اطلاق القول بان الله تعالى خلق الكافر لان الكافر كفر وانسان والله لا يتخلق الكفر وقال النبوة جزاء على عمل وانها باقية ما بقيت الدنيا وحكى الاشعري عن عباد انه زعم انه لا يقال ان الله تعالى لم يزل قائلاً ولا غير قائل ووافقه الاسكافي على ذلك قالا ولا يسمى متكلمًا وكان الفوطى يقول ان الاشياء قبل كونها معدومة وليست اشياء وهي بعد ان تُعدم عن وجود تسمى اشياء فلهذا المعني كان يمنع القول بان الله تعالى قد كان لم يزل عالمًا بالاشياء قبل كونها فانها لا تسمى اشياء قال وكان يجوز القتل والغيلة على

المخالفين لمذهبه واخذ اموالهم غصبًا وسرقة لاعتقادة كفرهم واستباحة دمائهم

الجاحظية اصحاب عمرو بن بحر الجاحظ كان من فضلا المعتزلة والمصنف لهم وقد طالع كثيرًا من كتب الفلاسفة وخلط وروّج بعبارته البليغة وحسن براعته اللطيفة وكان في ايام المعتصم والمتوكل وانفرد عن اصحابه بمسائل ومنها قوله أن المعارف كلها ضرورية طباع وليس شي من ذلك من أفعال العباد وليس للعباد كسب صوي الارادة ويحصل انعاله طباعًا كما قال ثمامة ونقل عنه ايضاً انه انكر اصل الارادة وكونها جنسًا من الاعراض فقال اذا انتفى السهو عن الفاعل وكان عالمًا بما يفعله فهو المريد على التحقيق واما الارادة المتعلقة بفعل الغير فهو ميل النفس اليه وزاد على ذلك باثبات الطبائع للاجسام كما قالت الطبيعيون من الفلاسفة واثبت لها افعالاً مخصوصة بها وقال باستحالة عدم الجواهر فالاعراض تتبدل والجوهر لا يجوز ان يفني ومنها قوله في اهل النار انهم لا يخلدون فيها عذاباً بل يصيرون الى طبيعة النار وكان يقول النار تجذب اهلها الى نفسها دون ان يدخل احد فيها ومذهبه مذهب الفلاسفة في نفى الصفات وفي اثبات القدر خيرة وشرة من العبد مذهب المعتزلة وحكى الكعبي عنه انه قال يوصف الباري تعالى بانه مريد بمعني انه لا يصح عليه السهو في افعاله ولا الجمهل ولا يجوز ان يُغلَّب ويقهر وقال أن المخلق كلهم من العقلاء عالمون بأن الله خالقهم وعارفون بأنهم محتاجون الى النبي وهم محجوجون بمعرفتهم ثم هم صنفان عالم بالتوحيد وجاهل به فالجاهل معذور والعالم صحجوج ومن انتحل دين الاسلام فان اعتقد ان الله

تعالى ليس بحسم ولا صورة ولا يري بالابصار وهو عدل لا يجور ولا يريد المعاصي وبعد الاعتقاد والتبيين اتر بذلك كله فهو مسلم حقاً وإن عرف ذلك كله ثم جعده وانكره او دان بالتشبيه والجبر فهو مشرك كافر حقاً وإن لم ينظر في شي من ذلك واعتقد أن الله ربه وأن محمداً رسول الله فهو من لا لوم عليه ولا تكليف عليه غير ذلك وحكي ابن الروندي عنه أن القرآن جسد يجوز أن تقلب مرة رجلاً ومرة حيواناً وهذا مثل ما يحكي عن أبي بكر الاصم أنه زعم أن القرآن جسم مخلوق وانكر الاعراض أصلاً وانكر صفات الباري تعالى ومذهب المالجاحظ هو بعينه مذهب الفلاسفة الا أن الميل منه ومن اصحابه الي الطبيعيين منهم اكثر منه الى الالهيين

الكعبي وهما من معتزلة بغداد علي مذهب واحد الا ان الخياط غالٍ في الكعبي وهما من معتزلة بغداد علي مذهب واحد الا ان الخياط غالٍ في اثبات المعدوم شيًّا وقال الشي ما يعلم ويخبر عنه والجوهر جوهر في العدم والعرض عرض وكذلك اطلق جميع اسماء الاجناس والاصناف حتى قال السواد سواد في العدم فلم يبتى الا صفة الوجود او الصفات التي تلزم الوجود والحدوث واطلق علي المعدوم لفظ الثبوت وقال في نفي صفات الباري تعالى مثل ما قاله اصحابه وكذا القول في القدر والسمع والعقل وانفرد الكعبي عن استاذه بمسائل منها قوله ان ارائة الباري تعالي ليست صفة قائمة بذاته ولا هو مريد لذاته ولا ارائة حادثة في محل او لا في محل بل اذا اطلق عليه انه مريد فمعناه انه عالم قادر غير مكره في فعله او لا كاره ثم اذا قيل هو مريد لافعاله فالمراد به انه خالق لها علي وفق علمه وثم اذا قيل انه مريد لافعاله فالمراد به انه خالق لها علي

وقوله في كونه سميعًا بصيرًا راجع الي ذلك ايضًا فهو سميع بمعني انه عالم بالمسموعات وبصير بمعني انه عالم المبصرات وقوله في الروية كقول اصحابه نفياً واحالة غير ان اصحابه قالوا يري الباري تعالي ذاته ويري المرئيات وكونه مدركاً لذلك زايد علي كونه عالماً وقد انكر الكعبي ذلك وقال معني قولنا يري ذاته ويري المرئيات انه عالم بها فقط

الجبايية والبهشمية اصحاب ابي على محمد بن عبد الوهاب الجباي وابنه ابي هاشم عبد السلم وهما من معترلة البصرة انفردا عن اصحابهما بمسائل وانفرد احدهما عن صاحبة بمسائل اما المسائل التي انفردا بها عن اصحابهما فمنها انهما اثبتا ارادات حادثة لا في محل يكون الباري تعالى بها موصوفًا مريدًا وتعظيمًا لا في محل اذا اراد ان يعظم ذاته وفناءً لا في محل اذا اراد ان يففي العالم واخص اوصاف هذه الصفات يرجع الية من حيث انه تعالى ايضاً لا في محل واثبات موجودات هي اعراض او في حكم الاعراض لا محل لها كاثبات موجودات هي جواهر او في حكم الجواهر لا مكان لها وذلك قريب من مذهب الفلاسفة حيث اثبتوا عقلًا هو جوهر لا في محل ولا في مكان وكذلك الغفس الكلى والعقول المفارقة ومنها انهما حكما بكونه تعالى متكلمًا بكلام يخلقه في محل وحقيقة الكلام عندهما اصوات مقطعة وحروف منظومة والمتكلم مَنْ فعل الكلام لا من قام به الكلام الا أن الجباي خالف أصحابه خصوصاً بقولة يحدث الله تعالى عند قراءة كل قاري كالماً لنفسه في محل القراءة وذلك حين الزم ان الذي يقراء القاري ليس بكلام الله والمسموع منه ليس كلام الله فالتزم هذا المحال من اثبات أمر غير معقول ولا مسموع وهو

اثبات كلامين في محل واحد واتفقا على نفي روية الله تعالى بالابصار في دار القرار وعلى القول باثبات الفعل للعبد خلقًا وابداعًا وإضافة الخير والشر والطاعة والمحصية اليه استقلالًا واستبدادًا وإن الاستطاعة قبل الفعل وهي قدرة زائدة على سلامة البنية وصحة الجوارج واثبتا البنية شرطًا في قيام المعاني التي يشترط في ثبوتها الحيوة واتفقا على أن المعرفة وشكر المنعم ومعرفة الحسن والقبم واجبات عقلية واثبتا شريعة عقلية وردا الشريعة النبوية الي مقدرات الاحكام وموقتات الطاعات التي لا يتطرق اليها عقل ولا يهتدي اليها فكر وبمقتضى العقل والحكمة يجب على الحكيم ثواب المطيع وعقاب العاصي الا أن التاقيت والتخليد فيه يعرف بالسمع والايمان عندهما أسم مدح وهو عبارة عن خصال المخير اذا اجتمعت سمى المتحلى بها مؤمنًا ومن ارتكب كبيرة فهو في الحال سمى فاسقًا لا مؤمنًا ولا كافرًا وان لم يتب ومات عليها فهو مخلد في الذار واتفقا على أن الله تعالى لم يدّخر عن عبادة شيًّا مما علم انه اذا فعل بهم اتوا باطاعة والتوبة من الصلاح والاصلح واللطف لانه قادر عالم جواد حكيم لا يضرّه الاعطاء ولا ينقص من خزائنه المنع ولا يزيد في ملكه الاتخار وليس الاصلح هو الالذّ بل هو الاعود في العاقبة والاصوب في العاجل وان كان ذلك مؤلمًا مكروهًا وذلك كالحجامة والفصد وشرب الادوية ولا يقال انه تعالى يقدر على شي هو اصلح مما فعله بعبدة والتكاليف كلها الطاف وبعثة الابنياء عليهم السلم وشرع الشرائع وتمهيد الاحكام والتنبية علي الطريق الاصوب كلها الطاف ومما تخالفا فيه اما في صفات الباري تعالى فقال الجباي الباري تعالى عالم لذاته قادر حي لذاته ومعني قوله لذاته اي لا يقتضي

كونه عالمًا صفة هي علم او حال يوجب كونه عالمًا وعند ابي هاشم هو عالم لذاته بمعني انه نو حالة هي صفة معلومة وراء كونه ذاتًا موجودًا وانما تعلم الصفة على الذات لا بانفرادها فاثبت احوالًا هي صفات لا موجودة ولا معلومة ولا مجهولة أي هي على حيالها لا تعرف كذلك بل مع الذات قال والعقل يدرك فرقاً ضرورياً بين معرفة الشي مطلقًا وبين معرفته على صفة فليس من عرف الذات عرف كونه عالمًا ولا من عرف الجوهر عرف كونه متحيّرا قابلًا للعرض ولا شك أن الانسان يدرك أشتراك الموجودات في قضية وافتراتها في قضية وبالضرورة يعلم ان ما اشتركت فيه غير ما افترقت به وهذه القضايا العقلية لا ينكرها عامل وهي لا ترجع الى الذات ولا الى اعراض وراء الذات فانه يودي الى قيام العرض بالعرض فتعيّن بالضرورة انها احوال فكون العالم عالماً حال هي صفة وراء كونة ذاتاً اي المفهوم منها غير المفهوم من الذات وكذلك كونه قادراً حيًّا ثم اثبت للباري تعالى حالة اخري اوجبت تلك الاحوال وخلفه والده وسائر منكري الاحوال في نلك ورتبوا الاشتراك والافتراق الي الالفاظ واسماء الاجناس وقالوا ليست الاحوال تشترك في كونها احوالًا وتفترق في خصائص كذلك نقول في الصفات والا فيودي الي اثبات الحال للحال ويفضى الي التسلسل بل هي راجعة اما الي مجرد الالفاظ اذ وضعت في الاصل على وجه يشترك فيها الكثير لا أن مفهومها معني أو صفة ثابتة في الذات على وجه يشمل اشياء ويشترك فيها الكثير فان ذلك مستحيل او يرجع ذلك الى وجوه واعتبارات عقلية هي المفهومة من قضايا الاشتراك والانتراق وتلك الوجوه كالنسب والاضافات والقرب والبعد وغير نلك مما لا يعد صفات

بالاتفاق وهذا هو اختيار ابي الحسين البصري وابي الحسن الاشعري وبنوا على هذه المسئلة مسئلة المعدوم شي فمن مثبت كونه شيئًا كما نقلناه من جماعة المعتزلة فلا يبقى من صفات الثبوت الا كونه موجوداً فعلى ذلك لا يثبت للقدرة في ايجادها اثر ما سوى الوجود والوجود على مذهب نفاة الاحوال لا يرجع الا الى اللفظ المجرد وعلى مذهب مثبتي الاحوال هو حالة لا توصف بالوجود والعدم وهذا كما تري من التفاقص والاستحالة ومن نفاة الاحوال من يثبته شيًّا ولا يسمّيم بصفات الاجناس وعند الجباي اخص وصف الباري تعالى هو القدم والاشتراك في الاخص يوجب الاشتراك في الاعم وليت شعري كيف يمكفه اثبات الاشتراك والافتراق والعموم والخصوص حقيقة وهو من نفاة الاحوال فاما على مذهب ابي هاشم فلعمري هو مطّرد غيران القدم اذا بحث عن حقيقته رجع الى نفى الاولية والنفى يستحيل ان يكون اخصّ وصف واختلفا في كونه سميعًا بصيرًا فقال الجباي معني كونه سميعًا بصيرًا انه حتى لا آفة به وخالفه ابنه وسائر اصحابه اما ابنه فصار الى ان كونه سميعًا حالة وكونه بصيرًا حالة سوى كونه عالمًا لاختلاف القضيتين والمفهومين والمتعلقين وآلآترين وقال غيرة من اصحابة معناه كونه مدركاً للمبصرات مدركاً للمسموعات واختلفا ايضاً في بعض مسائل اللطف فقال الجباي فيمن يعلم الباري تعالى من حاله أنه لو أمن مع اللطف لكان ثوابه أقل لقلة مشقّته ولو امن بلا لطف لكان ثوابه اكثر لعظم مشقَّته انه لا يحسن منه أن يكلُّفه الا مع اللطف ويسوّي بينه وبين من المعلوم من حاله أنه لا يفعل الطاعة على كل وجه الا مع اللطف ويقول أن كلُّفه مع عدم اللطف لوجب أن يكون مستفيدًا حاله غير مزم لعلته ويخالفه أبو هاشم في بعض المواضع في هذه المسئلة قال يحسن منه تعالى أن يكلُّفه الإيمان على أشتَّى الوجهين بلا لطف واختلفا في فعل الالم للعوض قال الجباي يجوز فلك ابتداء لاجل العوض وعليه بني الام الاطفال وقال ابنه انما يحسن ذلك بشرط العرض والاعتبار جميعاً وتفصيل مذهب الجباي في الاعواض على وجهين احدهما انه يقول التفضل بمثل الاعواض غير انه تعالى علم انه لا ينفعه عوض الا على الم متقدم والوجه الثاني انه انما يحسن ذلك لان العوض مستحق والتفضل غير مستحق والثواب عندهم ينفصل عن التفضل بامرين احدهما تعظيم واجلال للمثاب يقترن بالنعيم والثاني قدر زائد على التفضل فلم يجبب اذاً اجراء العوض صجري الثواب لانه لا يتميز عن القفضل بزيادة مقدار ولا بزيادة صفة وقال ابنه يحسن الابتداء بمثل العوض تفضلًا والعوض منقطع غير دائم وقال الجباي يجوز ان يقع الانتصاف من الله تعالى للمظلوم من الظالم باعواض يتفضل بها عليه اذا لم يكن للظالم على الله عوض شي ضرّه به وزعم ابو هاشم ان القفضل لا يقع به انتصاف لأن التفضل ليس يجب فعله وقال الجباي وابنه لا يجب على الله شي لعبادة في الدنيا اذا لم يكلُّفهم عقلاً ولا شرعاً فاما اذا كلُّفهم فعل الواجب في عقولهم واجتناب القبائع وخلق فيهم الشهوة للقبيم والنفور من الحسن وركب فيهم الاخلاق الذميمة فانه يجب عليه عفد هذا التكليف اكمال العقل ونصب الادلة والقدرة والاستطاعة وتهييئة آلآلة بحيث يكون مربحاً لعللهم فيما امرهم ويجب علية أن يفعل بهم أدعى الأمور الى فعل ما كلَّفهم به وازجر الاشياء لهم عن فعل القبيع الذي نهاهم عنه ولهم في مسائل هذا

الباب خبط طويل واما كلام جميع المعتزلة في النبوة والامامة فيخالف كلام البصريين فان من شيوخهم من يميل الى الروافض ومنهم من يميل الى المخوارج والجباي وابو هاشم قد وافقا اهل السنة في الامامة انها بالاختيار وان الصحابة مترتبون في الفضل ترتبهم في الامامة غير انهم ينكرون الكراما**ت** اصلًا للاولياء من الصحابة وغيرهم ويبالغون في عصمة الانبياء عن الذنوب كبائرها وصغائرها حتي منع الجباي القصد الي الذنب الاعلي تاويل والمتاخرون من المعتزلة مثل القاضي عبد الجبار وغيرة انتهجوا طريقة ابي هاشم وخالفه في ذلك ابو الحسين البصري وتصقّع ادالة الشيوخ واعترض على ذلك بالتزييف والابطال وانفرد عنهم بمسائل منها نفي الحال ومنها نفي المعدوم شيئًا ومنها نفى الاكوان اعراضاً ومنها قوله ان الموجودات تتمايز باعيانها وذلك من توابع نفي الحال ومنها ردّه الصفات كلها الي كون الباري تعالي عالمًا قادرًا مدركًا وله ميل الى مذهب هشام بن الحكم أن الأشياء لا تعلم قبل كونها والرجل فلسفى المذهب الا أنه روج كلامه على المعتزلة في معرض الكلام فراج عليهم لقلة معرفتهم بمسالك المذاهب

الجبرية المجبر هو نفي الفعل حقيقة عن العبد واضافته الي الرب تعالى والجبرية المناف فالجبرية الخالصة هي التي لا تثبت للعبد فعلاً ولا قدرة على الفعل اصلاً والجبرية المتوسطة ان تثبت للعبد قدرة غير مؤثرة اصلاً فاما من اثبت للقدرة الحادثة اثراً ما في الفعل وسمّي ذلك كسبًا فليس بجبري والمعتزلة يسمّون من لم يثبت للقدرة الحادثة اثراً في الابداع والاحداث استقلالاً جبرياً ويلزمهم ان يسمّوا من قال من اصحابهم بان المتولدات افعال لا فاعل لها

جبريًا أذ لم يثبتوا للقدرة الحادثة فيها اثرًا والمصفون في المقالات عدّوا المتجارية والضرارية من الجبرية وكذلك جماعة الكلابية من الصفاتية والاشعرية سمّوهم تارة حشوية وتارة جبرية ونحن سمعنا اقرارهم علي اصحابهم من النجارية والضرارية فعددناهم من الجبرية ولم نسمع اقرارهم علي غيرهم فعددناهم من الصفاتية

الجهمية اصحاب جهم ابن صفوان وهو من الجبرية الخالصة ظهرت بدعته بترمذ وقتله صالم بن احوز المازني بمرو في اخر ملك بني امية ووافق المعتزلة في نفى الصفات الازلية وزاد عليهم باشياء منها قوله لا يجوز ان يوصف الباري تعالى بصفة يوصف بها خلقه لان ذلك يقتضي تشبيهاً فذفى كونه حيّاً عالماً واثبت كونه قادراً فاعلاً خالقاً لانه لا يوصف شي من خلقه بالقدرة والفعل والخلق ومنها اثباته علوماً حادثة للباري تعالى لا في محل قال لا يجوز ان يعلم الشي قبل خلقه لانه لو علم ثم خلق افبقي علمه على ما كان ام لم يبق فان بقى فهو جهل فان العلم بان سيوجد غير العلم بان قد وجد وان لم يبق فقد تغيّر والمتغير مخلوق ليس بقديم ووافق في هذا مذهب هشام بن الحكم كما تقرر قال واذا ثبت حدوث العلم فليس يخلوا اما أن يحدث في ذاته تعالى وذلك يودي الى التغير في ذاته وان يكون محلاً للحوادث واما ان يحدث في محل فيكون المحل موصوفاً بد لا العاري تعالى فتعين انه لا محل له فاثبت علومًا حادثة بعدد المعلومات الموجودة ومنها قوله في القدرة <sup>ال</sup>حادثة أن الانسان لا يقدر على شي ولا يوصف بالاستطاعة وأنما هو مجبور في افعاله لا قدرة له ولا ارائة ولا اختيار وانما يخلق الله تعالى الافعال

فيه على حسب ما يخلق في سائر الجمادات وينسب اليه الانعال مجازًا كما ينسب الى الجمادات كما يقال اثمرت الشجرة وجري الماء وتحرّك المحجر وطلعت الشمس وغربت وتغيمت السماء وامطرت واهتزت الارض فانبتت الى غير ذلك والثواب والعقاب جبر كما أن الافعال جبر وقال أذا ثبت الجبر فالتكليف ايضاً كان جبرًا ومنها قوله أن حركات أهل الخلدين تنقطع والجنة والغار تفنيان بعد دخول اهلها فيهما وتلذذ اهل الجنة بنعيمها وتالّم اهل النار جمهيمها اذ لا ينصور حركات لا تتناهى اخرّا كما لا يتصور حركات لا تتناهى اولًا وحمل قوله تعالى خَالِدِينَ فِيهَا على المبالغة والتاكيد دون الحقيقة في التخليد كما يقال خلّد الله ملك فلان واستشهد على الانقطاع بقوله تعالى خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَواتُ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ فالآية اشتملت على شريطة واستثناء والخلود والتابيد لا شرط فيه ولا استثناء ومبنها قوله من اتي بالمعرفة ثم جمعد بلسانه لم يكفر بجمعده لأن العلم والمعرفة لا يزولان بالجحد فهو مؤمن قال والايمان لا يتبض اي لا ينقسم الى عقد وقول وعمل قال ولا يتفاضل أهله فيه فايمان الانبياء وأيمان الآمة على نمط واحد اذا المعارف لا تتفاضل وكان السلف كلهم من اشد الرادّين عليه ونسبته الى التعطيل المحض وهو ايضاً موافق للمعتزلة في نفى الرؤية واثبات خلق الكلام وايجاب المعارف بالعقل قبل ورود السمع

النجّارية اصحاب الحسين بن محمد النجّار واكثر معتزلة الري وحواليها على مذهبة وهم وان اختلفوا اصنافاً الا انهم لم يختلفوا في المسائل التي عددناها اصولاً وهم برغوثية وزعفرانية ومستدركة وافقوا المعتزلة في نفي الصفات من

العلم والقدرة والارادة والحيوة والسمع والبصر ووافقوا ايضًا الصفاتية في خلق الاعمال قال التجار الباري تعالى مريد للفسة كما هو عالم لنفسة فالزم عموم التعلق فالتنزم وقال هو مريد الخير والشر والنفع والضر وقال ايضاً معنى كونه مريداً أنه غير مستكرة ولا مغلوب وقال هو خالق اعمال العباد خيرها وشرها وحسنها وقبيحها واالعبد مكتسب لها واثبت تاثيرًا للقدرة الحادثة وستي ذلك كسبًا على حسب ما يثبته الاشعري ووافقه ايضًا في ان الاستطاعة مع انفعل واما في مسئلة الروية فانكر روية الله تعالى بالابصار واحالها غير انه قال يجوز ان يحوّل الله تعالى القوة التي في القلب من المعرفة الى العين فيعرف الله بها ويكون ذلك روية وقال بحدوث الكلام لكنه انفرد عن المعتزلة باشياء منها قوله أن كلام الباري تعالى أذا قري فهو عرض وأذا كتب فهو جسم ومن العجب أن الزعفرانية قالت كلام الله غيرة وكل ما هو غيرة فهو مخلوق ومع ذلك قالت كل من قال القرآن مخلوق فهو كافر ولعلهم ارائبوا بذلك الاختلاف والا فالتناقض ظاهر والمستدركة منهم زعموا ان كلامة غيرة وهو مخلوق لكن النبي صلى الله عليه وسلم قال كالم الله غير مخلوق والسلف اجمعت على هذه العبارة فوافقناهم وحملنا قولهم غير مخلوق اي على هذا الترتيب والنظم من الحروف والاصوات بل هو مخلوق على غير هذه الحروف بعينها وهذه حكاية عنها وحكى الكعبي عن النجّار انه قال الباري تعالى بكل مكان ذاتًا ووجوداً لا على معني العلم والقدرة والزمة محالات على فلك وقال في المفكر قبل ورود السمع مثل ما قالت المعتزلة أنه يجب عليه تحصيل المعرفة بالنظر والاستدلال وقال في الايمان أنه عبارة عن التصديق ومن أرتكب

كبيرة ومات عليها من غير توبة عوقب على ذلك ويجب ان يخرج من الغار فليس من العدل التسوية بينة وبين الكفّار في المحلود ومحمد بن عيسى الملقب ببرغوث وبشر بن عتاب المريسى والحسين النجّار متقاربون في المذهب وكلهم اثبتوا كونه تعالى مريدً لم يزل لكل ما علم انه سيحدث من خير وشر وايمان وكفر وطاعة ومعصية وعامة المعتزلة ياًبون ذلك ﴿ الضرارية اصحاب ضراربن عمرو وحفص الفرد واتفاقهما في التعطيل انهما قالا الباري تعالى عالم قادر على معني انه ليس بجاهل ولا عاجز واثبتا لله تعالى ماهية لا يعلمها الا هو وقالا أن هذه المقالة صحكية عن أبي حنيفة رحمة الله عليه وجماعة من اصحابه واراد بذلك انه يعلم نفسه شهادة لا بدليل ولا خبر ونحن نعلمة بدليل وخبر واثبتا حاسة سادسة للانسان يري بها الباري تعالى يوم الثواب في الجنة وقالا افعال العباد مخلوقة للباري تعالى حقيقة والعبد يكتسبها حقيقة وجوزوا حصول فعل بين فاعلين وقالا يجوزان يقلب الله الاعراض اجساماً والاستطاعة والعجز بعض الجسم وهو جسم ولا صحالة يبقي زمانين وقالا العجة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم في الاجماع فقط فما ينقل عنه في احكام الدين من اخبار الاحلا فغير مقبول و حكى عن ضرار انه كان ينكر حرف عبد الله ابن مسعود وحرف أبي بن كعب ويقطع بان الله لم ينزله وقال في المفكر قبل ورود السمع انه لا يجب عليه بعقله شي حتى يأتيه الرسول فيامرة وينهاة ولا يجب على الله تعالى شي بحكم العقل وزعم ضرار ايضًا أن الامامة تصلح في غير قريش حتى أذا اجتمع قرشي ونبطى قدّمنا النبطى اذ هو اقل عدداً واضعف وسيلة فيمكننا خلعه اذا خالف

الشريعة والمعتزلة وان جوزوا الامامة في غير قريش الا انهم لا يقدمون النبطي على القرشي

الصفاتية اعلم أن جماعة كثيرة من السلف كانوا يثبتون لله تعالى صفات ازلية من العلم والقدرة والحيوة والارادة والسمع والبصر والكلام والجلال والاكرام والجود والانعام والعرة والعظمة ولا يفرقون بين صفات الدات وصفات الفعل بل يسوقون الكلام سوقا واحدا وكذلك يثبتون صفات خبرية مثل اليدين والوجه ولا يأولون ذلك الا انهم يقولون هذه الصفات قد وردت في الشرع فنسميها صفاحت خبرية ولما كانت المعتزلة ينفون الصفاح والسلف يثبتون ستي السلف صفاتية والمعتزلة معطّلة فبلغ بض السلف في اثبات الصفات الي حد التشبيه بصفات المحدثات واقتصر بعضهم على صفات دلت الانعال عليها وما ورد به الحبر فافترقوا فيه فرقتين منهم من اولها على وجه يحتمل اللفظ ذلك ومنهم من توقف في التاويل وقال عرفنا بمقتضى العقل أن الله تعالى ليس كمثله شي ولا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي منها وقطعنا بذلك الا أنا لا نعرف معني اللفظ الوارد فيه مثل قوله تعالى الرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَى ومثل قوله خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ومثل قوله وَجَآهَ رَبُّك الى غير ذلك ولسنا مكلفين بمعرفة تفسير هذه الايات وتاويلها بل التكليف قد ورد بالاعتقاد بانه لا شريك له وليس كمثله شي وذلك قد اثبتناه يقيناً ثم ان جماعة من المتأخرين زانوا على ما قالقه السلف فقالوا لا بد من اجرائها على ظاهرها والقول بتفسيرها كما وردت من غير تعرض للتاويل ولا توقف في الظاهر فوقعوا في التشبيه الصرف وذلك على خلاف ما اعتقده السلف ولقد كان

التشبيه صرفًا خالصًا في اليهود لا في كلهم بل في القرايين منهم اذ وجدو في التورية الفاظاً كثيرة تدلّ على ذلك ثم الشيعة في هذه الشريعة وقعوا في غلو وتقصير اما الغلو فتشبيه بعض ائمتهم بالاله تعالى وتقدس واما التقصير فتشبيه الاله بواحد من الخلق ولما ظهرت المعتزلة والمتكلمون من السلف رجعت بعض الروافض عن الغلو والتقصير ووقعت في الاعتزال وتخطّت جماعة من السلف الى التفسير الظاهر فوقعت في التشبيه اما السلف الذين لم يتعرضوا للتاويل ولا تهدفوا للتشبيه فمفهم مالك بن انس رضى الله عفهما اذا قال الاستواء معلوم والكيفية صجهولة والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة ومثل احمد ابن حنبل وسفيان وداود الاصفهاني ومن تابعهم حتي انتهى الزمان الى عبد الله بن سعيد الكلابي وابي العباس القلانسي والحرث بن اسد المحاسبي وهولاء كانوا من جملة السلف الا انهم باشروا علم الكلام وايدوا عقائد السلف بحجج كلامية وبراهين اصولية وصنف بعضهم ودرس بعض حتي جري بين ابي الحسن الاشعري وبين استاذه مناظرة في مسئلة من مسائل الصلاح والاصلح فتخاصما وانحاز الاشعري الى هذه الطايفة فاتد مقالتهم بمناهم كلمية وصار ذلك مذهباً الهل السنة والجماعة وانتقلت سمة الصفاتية الى الاشعرية ولما كانت المشبهة والكرامية من مثبتي الصفات عددناهم فرقتين من جملة الصفاتية

الاشعرية اصحاب ابي الحسن علي بن اسمعيل الاشعري المنتسب الي ابي موسي الاشعري رضي الله عنه وسمعت من عجيب الاتفاقات ان ابا موسي الاشعري كان يقرر بعينه ما يقرره الاشعري في مذهبه وقد جرت مناظرة بين

عمرو بن العاص وبينة فقال عمرو أن أجد أحداً أخاصم الية رتى فقال أبو موسى أنا ذلك المتحاكم اليم قال عمرو ايقدر على شيئًا ثم يعذبني عليه قال نعم قال عمرو ولم قال لانه لا يظلمك فسكت عمرو ولم يجد جوابًا قال الاشعري الانسان اذا فكر في خلقته من اي شي ابتدا وكيف دار في اطوار الخلقة كورًا بعد كورحتي وصل الى كمال الخلقة وعرف يقينًا انه بذاته لم يكن ليدبّر ويبلغه من درجة الى درجة ويرقيه من نقص الى كمال عرف بالضرورة ان له صانعاً قادراً عالمًا مريداً أذ لا يتصور صدور هذه الانعال المحكمة من طبع لظهور أثار الاختيار في الفطرة وتبين أثار الاحكام والاتقان في الخلقة فله صفات دلّت انعاله عليها لا يمكن جعدها كما دلّت الانعال على كونه عالماً قادرًا مريداً دلَّت على العلم والقدرة والارادة لأن وجه الدلالة لا يتخلف شاهداً أو غائباً وايضًا لا معني للعالم حقيقة الا انه فو علم ولا للقادر الا انه فو قدرة ولا للمريد الا انه نبو ارادة فيحصل بالعلم الاحكام والاتقان ويحصل بالقدرة الوقوع والحدوث ويحصل بالارادة التخصيص بوقت دون وقت وقدر دون قدر وشكل دون شكل وهذة الصفات لن يتصور أن يوصف بها الذات الا وأن يكون الذات حيّاً بحيوة للدليل الذي ذكرناة والزم منكري الصفات الزاماً لا محيص لهم عنه وهو انكم وانقتمونا او قام الدليل على كونه عالماً قادراً فلا يتخلوا اما ان يكون المفهومان من الصفتين واحداً او زائداً فإن كان واحداً فيجب أن يعلم بقادريته ويقد بعالميته ويكون من علم الذات مطلقًا علم كونه عالمًا قانرًا وليس الامر كذلك نعرف ان الاعتبارين مختلف فلا يخلوا اما ان يرجع الاختلاف الى مجرد اللفظ او الى الحال او الى الصفة وبطل رجوعه الى اللفظ المجرد فان العقل يقضى باختلاف مفهومين معقولين لو قدر عدم الالفاظ راساً ما ارتاب العقل فيما تصوره وبطل رجوعه الى المحال فان اثبات صفة لا توصف بالوجود ولا بالعدم اثبات واسطة بين الوجود والعدم والاثبات والنفى وذلك صحال فتعتنى الرجوع الى صفة قائمة بالذات وذلك مذهبه على أن القاضى أبا بكر الباقلاني من اصحاب الاشعري قد ردد قولة في اثبات الحال ونفيها وتقرّر رايه على الاثبات ومع ذلك اثبت الصفات معانى قائمة به لا احوالاً وقال الحال الذي اثبته ابو هاشم هو الذي نسميه صفة خصوصاً اذا اثبت حالة اوجبت تلك الصفات قال ابو الحسن الباري تعالى عالم بعلم قادر بقدرة حتى بحيوة مريد بارائة متكلم بكلام سميع بسمع بصير ببصر وله في البقاء اختلاف راي قال وهذه الصفات ازلية قائمة بذاته تعالى لا يقال هي هو ولا غيرة ولا لا هو ولا لا غيرة والدليل على انه متكلم بكلام قديم ومريد بارادة قديمة قال قام الدليل على انه ملك والملك من له الامر والنهى فهو آمر ناةٍ فلا يخلوا اما أن يكون آمرًا بأمر قديم او بأمر محدث وان كان محدثًا فلا يخلوا اما ان يحدثه في ذاته او في محل أو لا في محل ويستحيل أن يحدثه في ذاته لاته يودي الى أن يكون معلًا للحوادث وذلك محل ويستحيل أن يكون في محل الله يوجب أن يكون المحل به موصوفاً ويستحيل ان يحدثه لا في محل لان ذلك غير معقول فتعيَّن انه قديم قائم به صفة له وكذلك التقسيم في الارادة والسمع والبصر قال وعلمه واحد يتعلق بجميع المعلومات المستحيل والجائر والواجب والموجود والمعدوم وقدرته واحدة يتعلق بجميع ما يصح وجوده من الجائزات وارادته واحدة تتعلق بجميع ما تقبل الاختصاص وكالمه واحد هو امر ونهى

وخبر واستخبار ووعد ووعيد وهذه الوجوه ترجع الى الاعتبارات في كلمه لا الى العدد في نفس الكلام والعبارات والالفاظ المنزلة على لسان الملائكة الى الانبياء عليهم السلم دلالات على الكلام الازلى والدلالة مخلوقة محدثة والمدلول قديم ازلى والفرق بين القراءة والمقرة والتلاوة والمتلة كالفرق بين الذكر والمذكور فالذكر محدث والمذكور قديم وخالف الاشعري بهذا التدقيق جماعة من الحشوية اذ قضوا بكون الحروف والكلمات قديمة والكلام عند الاشعري معني قائم بالنفس سوى العبارة بل العبارة دلالة عليه من الانسان فالمتكلم عنده من قام به الكلام وعند المعتزلة من فعل الكلام غير أن العبارة تستمى كلاماً أما بالمجاز واما باشتراك اللفظ قال وارادته واحدة ازلية متعلقة بحميع المرادات من افعاله الخاصة وافعال عبادة من حيث انها مخلوقة له لا من حيث انها مكتسبة لهم فعن هذا قل اراد الجميع خيرها وشرها ونفعها وضرها وكما اراد وعلم اراد من العباد ما علم وامر القلم حتى كتب في اللوم المحفوظ فذلك حكمه وقفاؤه وقدره الذي لا يتغيرولا يتبدل وخلاف المعلوم مقدور الجنس محل الوقوع وتكليف ما لا يطاق جائز على مذهبه للعلة التي ذكرناها ولان الاستطاعة عندة عرض والعرض لا يبقى زمانين ففي حال التكليف لا يكون المكلف قط قادراً ولان المكلف لن يقدر علي احداث ما امر به فاما ان يجوز ذلك في حق من لا قدرة له اصلاً على الفعل فمحال وان وجد ذلك منصوصاً عليه في كتابه قال والعبد قادر على افعاله أذ الانسان يجد من نفسه تفرقة ضرورية بين حركات الرعدة والرعشة وبين حركات الاختيار والارادة والتفرقة راجعة الى ان الحركات الاختيارية حاصلة تحت القدرة متوقفة على اختيار

القادر فعن هذا قال المكتسب هو المقدور بالقدرة الحادثة والعاصل تحت القدرة العادثة ثم على اصل ابي العسن لا تأثير للقدرة العادثة في الاحداث لان جهة المحدوث قضية واحدة لا تختلف بالنسبة الى المجوهر والعرض فلو أَثْرِت في قضية الحدوث لأثَّرت في حدوث كل محدث حتى يصلح الحداث الالوان والطعوم والروائح ويصلح لاحداث الجواهر والاجسام فيودي الى تجوينر وقوع السما والارض بالقدرة الحادثة غيران الله تعالى اجري سنته بان يخلق عقيب القدرة الحادثة او تحتها ومعها الفعل الحاصل اذا اراده العبد وتجرد له ويسمّى هذا الفعل كسباً فيكون خلقًا من الله تعالى ابداعاً واحداثاً وكسبًا من العبد حصولًا تحت قدرته والقاضى ابو بكر الباقلاني تخطى عن هذا القدر قليلاً فقال الدليل قد قام على أن القدرة الحادثة لا تصلح للإيجاد لكن ليست تقتصر صفات الفعل او وجوهم واعتباراته على جهة الحدوث فقط بل هاهنا وجوه اخر وراء الحدوث من كون الجوهر جوهرًا متحترًا قابلًا للعرض ومن كون العرض عرضاً ولونا وسواداً وغير ذلك وهذه احوال عند مثبتي الاحوال قال فجهة كون الفعل حاصلًا بالقدرة الحادثة او تحتها نسبة خاصة يسمى ذلك كسبًا وذلك هو أثر القدرة الحادثة قال فاذا جاز على اصل المعتزلة ان يكون تأثير القدرة او القادرية القديمة في حال هو الحدوث والوجود او في وجه من وجود الفعل فِلمَ لا يجوز ان يكون تأثير القدرة الحادثة في حال هو صفة للحادث او في وجه من وجوه الفعل وهو كون الحركة مثلًا على هيئة مخصوصة وذلك أن المفهوم من الحركة مطلقاً ومن العرض مطلقاً غير والمفهوم من القيام والقعود غير وهما حالتان متمايزتان فان كل قيام حركة وليس كل

حركة قيامًا ومن المعلوم ان الانسان يفرق فرقًا ضروريًا بين قولنا اوجد وبين قولمًا صلى وصام وقعد وقام وكما لا يجهوز ان يضاف الى الباري تعالى جهة ما يضاف الى العبد فكذلك لا يجوز ان يضاف الى العبد جهة ما يضاف الى الباري تعالى فاثبت القاضى تأثيرًا للقدرة الحادثة وأثرها هي الحالة الخاصة وهي جهة من جهات الفعل حصلت من تعلَّق القدرة الحادثة بالفعل وتلك الجهة هي المتعيّنة لان تكون مقابلة بالثواب والعقاب فان الوجود من حيث هو وجود لا يستحق عليه ثواب وعقاب خصوصًا على اصل المعتزلة فان جهة الحسن والقبم هي التي تقابل بالجزاء والحسن والقبم صفتان ذاتيتان وراء الوجود فالموجود من حيث هو موجود ليس بحسن ولا قبيم قال فاذا جاز لكم اثبات صفتين هما حالتان جاز لى اثبات حالة هي متعلقة القدرة الحادثة ومن قال هي حالة مجهولة فبيِّنًا بقدر الامكان جهتها وعرّفناها ايش هي ومثلناها كيف هي ثم ان امام الحرمين ابا المعالى الجويني قدس الله روحه تخطى عن هذا البيان قليلًا قال اما نفى القدرة والاستطاعة فمما ياباه العقل والحش واما اثبات قدرة لا أثر لها بوجه فهو كنفى القدرة اصلاً واما اثبات تأثير في حالة لا يعقل كنفي التأثير خصوصاً والاحوال على اصلهم لا توصف بالوجود والعدم فلا بد اذاً من نسبة فعل العبد الى قدرته حقيقة لا على وجه الاحداث والنحلق فان النحلق يشعر باستقلال ايجاده من العدم والانسان كما يحسّ من نفسه الاقتدار يحسّ من نفسه ايضاً عدم الاستقلال فالفعل يستند وجوداً الى القدرة والقدرة تستند وجوداً الى سبب اخريكون نسبة القدرة الى ذلك السبب كنسبة الفعل

الي القدرة وكذلك يستند سبب الي سبب حتي ينتهي الي مسبب الاسباب فهو الخالق للاسباب ومسبباتها المستغني على الاطلاق فان كل سبب مستغن من وجة صحتاج من وجة والباري تعالى هو الغني المطلق الذي لا حاجة له ولا فقر وهذا الراي انما اخذه من الحكماء الالهيين وابرزه في معرض الكلام وليس يختص نسبة السبب الى السبب على اصلهم بالفعل والقدرة بل كل ما يوجد من الحوادث فذلك حكمة وحينئذ يلزم القول بالطبع وتأثير الاجسام في الاجسام ايجاداً وتأثير الطبائع في الطبائع احداثاً وليس ذلك مذهب الاسلاميين كيف وراي المحققين من الحكماء أن الجسم لا يؤثر في ايجاد الجسم قالوا الجسم لا يجوز ان يصدر عن جسم ولا عن قوة ما في جسم فان الجسم مركب من مادة وصورة فلو أثّر أثّر بجهتية اعني بمادّته وصورته والمادة لها طبيعة عدمية فلو أثرت لأثرت بمشاركة العدم والتالي محال فالمقدم اذاً صحال فلقيضه حق وهو ان الجسم وقوة ما في الجسم لا يجوز ان يوثر في جسم وتخطى من هو اشد تحقيقاً واغوص تفكّراً عن الجسم وقوة في الجسم الى كل ما هو جائز بذاته فقال كل ما هو جائز بذاته لا يجوز ان يحدث شيئًا ما فانه لو احدث الحدث بمشاركة الجواز والجواز له طبيعة عدمية فلو خلَّى الجائر وذاته كان عدماً فلو أثَّر الجواز بمشاركة العدم الأدَّى الى ان يؤثر العدم في الوجود وذلك محال فاذاً لا موجد على الحقيقة الا واجب الوجود بذاته وما سواه من الاسباب معدات لقبول الوجود لا محدثات لحقيقة الوجود ولهذا شرح سنذكرة فمن العجب أن مأخذ كلام الامام أبي المعالي أذا كان بهذه المثابة فكيف يمكن اضافة الفعل الي الاسباب حقيقة هذا ونعود الي

كلام صاحب المقالة قال ابو الحسن علي بن اسمعيل الاشعري اذا كان النحالق علي الحقيقة هو الباري تعالي لا يشاركه في النحلق غيرة فاخس وصفه ا تعالى هو القدرة على الاختراع قال وهذا هو تفسير اسمه تعالي الله وقال ابو اسعق الاسفرايني اخص وصفه هو كون يوجب تميّزة عن الاكوان كلها وقال بعضهم نعلم يقينًا أن ما من وجود الا ويتميّز عن غيرة بأمر ما والا فيقتضى أن يكون الموجودات كلها مشتركة متساوية والباري تعالى موجود فيجب ان يتميّز عن سائر الموجودات باخص وصف الا أن العقل لا ينتهى الى معرفة ذلك الاخص ولم يرد به سمع فيتوقف ثم هل يجوز أن يدركه العقل ففيه خلاف ايضاً وهذا قريب من مذهب ضرار غير أنه اطلق لفظ الماهية وهو من حيث العبارة منكر ومن مذهب الأشعري أن كل موجود فيصم أن يُري فان المصحّم للروية انما هو الوجود والباري تعالى موجود فيصم ان يُري وقد ورد السمع بان المومندن يرونه في الاخرة قال الله تعالي وُجُوهٌ يَوْمَكِذِ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةٌ الى غير ذلك من الايات والاخبار قال ولا يجوز أن يتعلق به الروية على جهة ومكان وصورة ومقابلة واتصال شعاع او على سبيل انطباع فان ذلك مستحيل وله قولان في ماهية الروية احدهما انه علم مخصوص ويعني بالخصوص انه يتعلق بالوجود دون العدم والثاني انه ادراك وراء العلم لا يقتضى تأثيراً في المدرك ولا تأثّراً عنه واثبت السمع والبصر للباري تعالى صفتين ازليتين هما ادراكان وراء العلم يتعلقان بالمدركات المخاصة بكل واحد بشرط الوجود واثبت اليدين والوجه صفات خبرية فيقول ورد بذلك السمع فيجب الاقرار به كما ورد وصغوه الى طريقة السلف من ترك التعرض للتاويل

وله قول ايضا في جواز التاويل ومذهبه في الوعد والوعيد والاسماء والاحكام والسمع والعقل مخالف للمعتزلة من كل وجه قال الايمان هو التصديق بالقلب واما القول باللسان والعمل على الاركان فروعة فمن صدّق بالقلب اي اقر بوحدانية الله تعالى واعترف بالرسل تصديقاً لهم فيما جاوا به بالقلب صم ايمانه حتى لو مات عليه في الحال كان مؤمناً ناجيًا ولا يخرج من الإيمان الا بانكار شي من ذلك وصاحب الكبيرة اذا خرج من الدنيا من غير توبة يكون حكمة الى الله تعالي اما ان يغفر له برحمته واما ان يشفع فيه النبى صلى الله عليه وسلم أذ قال شفاعتي لاهل الكبائر من أمتي وأما أن يعذبه بمقدار جرمه ثم يدخله الجنة برحمته ولا يجوز ان يخلّد في النارمع الكفار لما ورد به السمع من الاخراج من النار من كان في قلبة مثقال ذرّة من الايمان قال ولو تاب لا اقول بانه يجب على الله تعالى قبول توبته بحكم العقل اذ هو الموجب فلا يجبب عليه شي بل ورد السمع بقبول توبة التائبين واجابة دعوة المضطرين وهو المالك في خلقه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد فلو ادخل الخلائق باجمعهم الجنة لم يكن حيفًا ولو ادخلهم النار لم يكن جوراً أذ الظلم هو التصرف فيما لا يملكه المتصرف أو وضع الشي في غير موضعة وهو المالك المطلق فلا يتصور منه ظلم ولا ينسب اليه جور قال والواجبات كلها سمعية والعقل ليس يوجب شيئًا ولا يتقتضي تحسينًا وتقبيحًا فمعرفة الله تعالى بالعقل يحصل وبالسمع يجب قال الله تعالى وما كُنَّا مُعَدِّبينَ حَتَّي نَبْعَثَ رَسُولًا وكذلك شكر المنعم واثابة المطيع وعقاب العاصي يجب بالسمع دون العقل ولا سجب على الله تعالى شي ما بالعقل

لا الصلاح ولا الاصلح ولا اللطف وكل ما يقتضيه العقل من الحكمة الموجبة فيقتضى نقيضه من وجه اخر واصل التكليف لم يكن واجبًا على الله تعالى اذ لم يرجع اليه نفع ولا اندفع به عنه ضرر وهو قادر على مجازاة العبد ثوابًا وعقابًا وقادر على الافضال عليهم ابتداء تكرَّمًا وتفضَّلًا والثواب والتفضل والنعيم واللطف كله منه فضل والعقاب والعذاب كله عدل لا يسأل عما يفعل وهم يسألون وانبعاث الرسل من القضايا الجائرة لا الواجبة ولا المستحيلة ولكن بعد الانبعاث تاييدهم بالمعجزات وعصمتهم من الموبقات من جملة الواجبات اذ لا بد من طريق للمستمع يسلكه فيعرف به صدق المدعى ولا بد من ازاحة العلل فلا يقع في التكليف تناقض والمعجزة فعل خارق للعادة مقترن بالتحدّي سليم عن المعارضة يتنزل منزلة النصديق بالقول من حيث القرينة وهو منقسم الى خرق المعتاد والى اثبات غير المعتاد والكرامات للاولياء حق وهو من وجه تصديق للانبياء وتاكيد للمعجزات والايمان والطاعة بتوفيق الله تعالى والكفر والمعصية بخذلانه والتوفيق عنده خلق القدرة على الطاعة والمخذلان خلق القدرة على المعصية وعند بعض اصحابه تيسير اسباب المحير هو التوفيق وبضده المحذلان وما ورد به السمع من الاخبار عن الامور الغائبة مثل القلم واللوح والعرش والكرسي والجنة والنار فيجب اجراوها على ظاهرها والايمان بها كما جائت اذ لا استحالة في اثباتها وما ورد من الاخبار عن الامور المستقبلة في الاخرة مثل مؤال القبر والثواب والعقاب فيه ومثل الميزان والحساب والصراط وانقسام الفريقين فريق في الجنة وفريق في السعير حق يجب الاعتراف بها واجراوها على ظاهرها اذ لا استحالة في وجودها

والقران عندة معجز من حيث البلاغة والنظم والفصاحة اذ خُيّر العرب بين السيف وبين المعارضة فاختاروا اشد القسمين اختيار عجزعن المقابلة ومن اصحابه من اعتقد أن الاعجاز في القرآن من جهة صرف الدواعي وهو المنع من المعتاد ومن جهة الاخبار عن الغيب وقال الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار دون النص والتعيين أذ لو كان ثم نص لما خفى والدواعى تتوقّر على نقله واتفقوا في بيعة سقيفة بني ساعدة على ابي بكر رضى الله عنه ثم اتفقوا بعد تعيين ابي بكر على عمر رضى الله عنهما واتفقوا بعد الشوري على عثمان رضى الله عنه واتفقوا بعده على على عليه السلام وهم مترتبون في الفضل ترتبهم في الامامة وقال لا نقول في عائشة وطلحة والربير الا انهم رجعوا عن الخطاء وطلحة والربير من العشرة المبشرين بالجنة ولا نقول في معاوية وعمرو بن العاص الا انهما بغيا على الامام الحق فقاتلهم على مقاتلة اهل البغي واما اهل النهروان فهم الشراة المارقون عن الدين بخبر النبي صلى الله علية وسلم ولقد كان على علية السلم على العق في جميع احواله يدور الحق معة حيث دار أ

المشبهة ان السلف من اصحاب الحديث لما رأوا توغّل المعتزلة في علم الكلام ومخالفة السنة التي عهدوها من الائمة الراشدين ونصرهم جماعة من امراء بني امية على قولهم بالقدر وجماعة من خلفاء بني العباس على قولهم بنفي الصفات وخلت القران تحتيروا في تقرير مذهب اهل السنة والجماعة في متشابهات آيات الكتاب واخبار النبي عليه السلم فاما احمد بن حنبل وداود بن على الاصفهاني وجماعة من ائمة السلف فجروا على منهاج السلف المتقدمين عليهم من

اصحاب الحديث مثل مالك بن انس ومقاتل بن سليمان وسلكوا طريق السلامة فقالوا نؤمن بما ورد به الكتاب والسنة ولا نتعرض للتاويل بعد أن نعلم قطعاً إن الله تعالى لا يشبع شيئًا من المخلوقات وأن كل ما يمثل في الوهم فانه خالقه ومقدّرة وكانوا يحترزون عن التشبيه الى غاية قالوا من حرك يدة عند قرامة خُلَقَتُ بِيَدَيَّ او اشار باصبعه عند روايته قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن وجب قطع يدة وقلع اصابعة قالوا انما توقفنا في تفسير الاية وتاويلها لامرين احدهما المنع الوارد في التنزيل في قوله تعالى فُأُمًّا ٱلْذَينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَا ۚ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَا ۚ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلُمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلْرَاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّناً فلحن تحقرز من الزيغ والثاني ان التاويل امر مظنون بالاتفاق والقول في صفات الباري تعالى بالظن غير جائز فربما ارّلفا الاية على غير مراد الباري تعالى فوقعنا في الزيغ بل نقول كما قال الراسخون في العلم كل من عند ربنا امنًا بظاهرة وصدقنا بباطنه ووكلنا علمه الى الله تعالى ولسنا مكلفين بمعرفة ذلك اذ ليس ذلك من شرائط الايمان واركانه واحتاط بعضهم اكثر احتياط حتى لم يفسر اليد بالفارسية ولا الوجه ولا الاستوام ولا ما ورد من جنس ذلك بل أن احتاج في فكرها الي عبارة عبر عنها بما ورد لفظاً بلفظ فهذا هو طريق السلامة وليس هو من التشبيه في شي غيران جماعة من الشيعة الغالية وجماعة من اصحاب الحديث الحشوية صرحوا بالتشبيه مثل الهشاميين من الشيعة ومثل مضر وكهمش واحمد الهجيمي وغيرهم من اهل الشيعة قالوا معبودهم صورة ذات اعضاء وابعاض اما روحانية واما جسمانية ويجوز عليه الانتقال والنزول والصعود

والاستقرار والتمكن فاما مشبهة الشيعة فسيأتي مقالاتهم في باب الغلاة واما مشبهة الحشوية فحكى الاشعري عن محمد بن عيسى انه حكى عن مضر وكهمش واحمد الهجيمي انهم اجازوا على ربهم الملامسة والمصافحة وان المخلصين من المسلمين يعانقونه في الدنيا و الاخرة اذا بلغوا في الرياضة والاجتهاد الى حد الاخلاص والتّحاد المحض وحكى الكعبي عن بعضهم انه كان يجوّز الروية في الدنيا أن يزوروه ويزورهم وحكى عن داود الجواري أنه قال اعفوني عن الفرج واللحية واسألوني عما وراء ذلك وقال ان معبودة جسم ولحم وقم وله جوارج واعضاء من يد ورجل ورأس ولسان وعينين واذنين ومع ذلك جسم لا كالاجسام ولحم لا كاللحوم ودم لا كالدما وكذلك سائر الصفات وهو لا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي وحكى عنه انه قال هو اجوف من اعلاة الى صدرة مصمت ما سوي ذلك وان له وفرة سودام وله شعر قطط واما ما ورد في التنزيل من الاستواء واليدين والوجه والجنب والمجبئ والاتيان والفوقية وغير ذلك فاجروها على ظاهرها اعنى ما يفهم عند الاطلاق على الاجسام وكذلك ما ورد في الاخبار من الصورة في قوله عليه السلم خلق ادم على صورة الرحمن وقوله حتي يضع الجبتبار قدمة في النار وقوله قلب المؤمنين بين اصبعين من اصابع الرحمن وقوله خمر طينة ادم بيدة اربعين صباحًا وقوله وضع يدة او كفّه على كتفى وقوله حتى وجدت برد انامله على كتفي الى غير ذلك اجروها على ما يتعارف في صفات الاجسام وزادوا في الاخبار اكاذيب وضعوها ونسبوها الى النبي عليه السلم واكثرها مقتبسة من اليهود فان التشبيه فيهم طباع حتى قالوا اشتكت عيناه فعادته الملائكة

وبكي علي طوفان نوح حتى رمدت عيناه وان العرش ليأط من تحته كأطبط الرحل الجديد وانه ليفضل من كل جانب اربعة اصابع وروي المشبهة عن النبي عليه السلم انه قال لقيني ربي فصافحني وكافحني ووضع يده بين كتفى حتي وجدت برد انامله وزادوا على التشبيه قولهم في القرآن أن المحروف والاصوات والرقوم المكتوبة قديمة ازلية وقالوا لا يعقل كلام ليس بحرف ولا كلمة واستدلوا فيه باخبار منها ما روي عن النبي عليه السلم ينادي الله تعالى يوم القيمة بصوت يسمعه الاولون والاخرون ورووا ان موسي عليه السلم كان يسمع كلام الله كجرّ السلاسل وقالوا اجمعت السلف على أن القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال هو مخلوق فهو كافر بالله ولا نعرف من القرآن الا ما هو بين اظهرنا فنبصرة ونسمعه ونقراً ونكتبه والمخالفون اما المعتزلة فوافقونا علي ان هذا الذي في ايدينا كلام الله وخالفونا في القدم وهم صحجوجون باجماع الامة واما الاشعرية فوافقونا علي ان القران قديم وخالفونا في ان الذي في ايدينا ليس في الحقيقة كلام الله وهم محجوجون ايضًا باجماع الامة أن المشار اليه هو كلام الله فاما اثبات كلام هو صفة قائمة بذات الباري تعالى لا نبصرها ولا نكتبها ولا نقرأها ولا نسمعها فهو صخالفة الاجماع من كل وجه فنحن نعتقد ان ما بين الدفتين كلام الله انزله على لسان جبريل عليه السلم فهو المكتوب في المصاحف وهو في اللوح المحفوظ وهو الذي يسمعه المؤمنون في الجنة من الباري تعالى بغير حجاب ولا واسطة وذلك معني قوله تعالى سَلَامٌ قَوْلًا مِنْ رَبٍّ رَحِيمٍ وهو قوله تعالى لموسى إنِّي أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ومناجاته من غير واسطة حين قال وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَي تَكْلِيمًا قال وِاتِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَي

الْنَاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَامِي وروي عن النبي عليه السلم انه قال أن الله تعالى كتب التورية بيدة وخلق جنة عدن بيدة وخلق أدم بيدة وفي التنزيل وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَوْاحِ مِنْ كُلِّ شَيْ مُوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْ ً قالوا فنحن لا نريد من انفسنا شيئًا ولا نتدارك بعقولنا امراً لم يتعرَّض له السلف قالوا ما بين الدفتين كلام الله قلنا هو كذلك واستشهدوا عليه بقوله تعالى وأنَّ أَحَدٌ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهِ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ومن المعلوم انه ما سمع الاهذا الذي نقرأه وقال إنَّهُ لَقُرَّآنٌ كَرِيُّم فِي كِتَابٍ مَكْنُون لاَ يَمَسُّهُ الْأَ الْمُطَهِّرُونَ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ وقال في صُحُف مُكَرَّمَة مَرْفُوعَة مُطَهَّرَة بِأَيْدِي سَفَرَة كِرَامٍ بَرَرَةٍ وقال إنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ وقال شُهْرُ رَمَّضَانَ ٱلَّذَيِ أُنْرِلَ فِيهِ ٱلْقُرْآلُ الي غير ذلك من الايات ومن المشبّهة من مال الى مذهب الحلولية وقال يجوز أن يظهر الباري تعالى بصورة شخص كما كان جبريل ينزل في صورة اعرابي وقد تمثل لمريم بَشُرا سُويًّا وعليه حمل قول النبي عليه السلم رايت ربي في احسن صورة وفي التورية عن موسي شافهت الله تعالى فقال لي كذا والغلاة من الشيعة مذهبهم الحلول ثم الحلول قد يكون بجزو وقد يكون بكل على ما سيأتي تفصيل مذاهبهم ان شاء الله تعالي

الكرامية اصحاب ابي عبد الله محمد بن كرّام وانما عددناه من الصفاتية فانه كان ممن يثبت الصفات الا انه ينتهي فيها الي التجسيم والتشبيه وقد ذكرنا كيفية خروجة وانتسابه الي اهل السنة وهم طوائف يبلغ عددهم الي اثني عشر فرقة واصولها صتة العابدية والتونية والزرينية والاسحاقية والواحدية

واقربهم الهيصمية ولكل واحد منهم راي الا انه لما لم يصدر ذلك عن علماء معتبرين بل عن سفها اغتام جاهلين لم نفردها مذهبًا واوردنا مذهب صاحب المقالة واشرنا الى ما يتفرع منه نص ابو عبد الله على ان معبودة على العرش استقراراً وعلى انه بجهة فوق ذاتاً واطلق عليه اسم الجوهر فقال في كتابه المسمى عذاب القبر انه احدي الذات احدي الجوهر وانه مماس للعرش من الصفحة العليا وجوز الانتقال والتحوّل والنزول ومنهم من قال انه على بعض اجزاء العرش وقال بعضهم امتلاً العرش به وصار المتاخرون منهم الى انه تعالى بجهة فوق وصحاف للعرش ثم اختلفوا فقل العابدية أن بينه وبين العرش من البعد والمسافة ما لو قدر مشغولًا بالجواهر لاتصلت به وقال محمد بن الهيصم أن بينه وبين العرش بعد لا يتناهى وأنه مباين للعالم يبنونة ازلية ونفى التحيز والمحاذاة واثبت الفوقية والمباينة واطلق اكثرهم لفظ الجسم عليه والمقاربون منهم قالوا نعني بكونه جسما انه قائم بذاته وهذا هو حد الجسم عندهم وبنوا على هذا أن من حكم على القائمين بانفسهما أن يكونا متجاورين او متباينين فقضي بعضهم بالتجاور مع العرش وحكم بعضهم بالتباين وربما قالوا كل موجودين فاما أن يكون احدهما بحيث الاخر كالعرض مع الجوهر واما أن يكون بجهة منه والباري تعالى ليس بعرض أذ هو قائم بنفسه فيجب أن يكون بجهة من العالم ثم أعلى الجهات واشرفها جهة فوق فقلنا هو بجهة فوق بالذات حتى اذا راي راي من تلك الجهة ثم لهم اختلاف في النهاية فمن المجسمة من اثبت النهاية له من ست جهات ومنهم من اثبت النهاية من جهة تحت و منهم من انكر النهاية فقال هو عظيم

ولهم في معني العظمة خلاف فقال بعضهم معني عظمته أنه مع وحدته علي جميع اجزاء العرش والعرش تحته وهو فوق كله على الوجه الذي هو فوق جزو منه وقال بعضهم معني عظمته انه يلاقي مع وحدته من جهة واحدة اكثر من واحد وهو يلاقي جميع اجزاء العرش وهو العلى العظيم ومن مذهبهم جميعًا جواز قيام كثير من الحوادث بذات الباري تعالى ومن اصلهم ان ما يحدث في ذاته فانما يحدث بقدرته وما يحدث مبايناً لذاته فانما يحدث بواسطة الاحداث ويعنون بالاحداث الايجاد والاعدام الواقعين في ذاته بقدرته من الاتوال والارادات ويعنون بالمحدث ما باين ذاته من الجواهر والاعراض فيفرقون بين الخلق والمخلوق والايجاد والموجود والموجد وكذلك بين الاعدام والمعدوم فالمخلوق انما يقع بالخلق والخلق يقع في ذاته بالقدرة والمعدوم انما يصير معدوماً بالاعدام الواقع في ذاته بالقدرة وزعموا ان في ذاته سبحانه حوادث كثيرة مثل الاخبار عن الامور الماضية والاتية والكتب المنزلة على الرسل عليهم السلم والقصص والوعد والوعيد والاحكام ومن ذلك التسمعات والتبصرات فيما يجوز ان يسمع ويبصر والايجاد والاعدام هو القول والارادة وذلك قوله كن للشي الذي يريد كونه وارادته لوجود ذلك الشي وقوله للشي كن صورتان وفسر محمد بن الهيمم الإيجاد والاعدام بالارادة والايثار قال وذلك مشروط بالقول شرعاً اذ ورد في التنزيل إنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ إِذَا أَرَدَنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ وقوله إِنَّمَا أَمْرُهُ أَذِا أَرَّاكَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ وعلى قول الْاكثرين منهم العلق عبارة عن القول والارادة ثم اختلفوا في التفصيل فقال بعضهم لكل موجود ايجاد ولكل معدوم اعدام وقال بعضهم إيجاد واحد يصلح

لموجدين اذا كانا من جنس واحد واذا اختلف الجنس تعدد الإيجاد والزم بعضهم لو افتقر كل موجود او كل جنس الى ايجاد فليفتقر كل ايجاد الى قدرة فالتزم تعدد القدرة تعدد الايجاد قال بعضهم ايضاً يتعدد القدرة بتعدد الاجناس المحدثات واكثرهم على أنها تتعدد بتعدد اجناس الحوادث التي تحدث في ذاته من الكاف والنون والارادة والتسمع والتبصروهي خمسة اجناس ومنهم من فسر السمع والبصر بالقدرة على التسمع والتبصر ومنهم من اثبت لله تعالى السمع والبصر ازلًا والتسمعات والتبصرات هي اضافة المدركات اليهما وقد اثبتوا لله تعالى مشية قديمة متعلقة باصول المحدثات وبالمحوادث القي تحدث في ذاته واثبتوا ارادات حادثة يتعلق بتفاصيل المحدثات واجمعوا على أن الحوادث لا توجب لله تعالى وصفًا ولا هي صفات له فتحدث في ذاته هذه الحوادث من الاقوال والارادات والتسمعات والتبصرات ولا يصيربها قائلًا ولا مريداً ولا سميعاً ولا بصيراً ولا يصير بخلق هذه المجوادث محدثًا ولا خالقًا وانما هو قائل بقائليته وخالق بخالقيته ومريد بمريديته وذلك قدرته على هذه الاشياء ومن اصلهم ان الحوادث التي يحدثها في ذاته واجبة البقاء حتى يستحيل عدمها اذ لو جاز عليها العدم لتعاتبت على ذاته المحوادث ولشارك المجوهرفي هذه القضية وايضا فلو قدر عدمها فلا يخلوا اما ان يقدر عدمها بالقدرة او باعدام يخلقه في ذاته ولا يجوز ان يكون عدمها بالقدرة لانه يودي الى ثبوت المعدوم في ذاته وشرط الموجود والمعدوم ان يكونا متباينين لذاته ولو جاز وقوع معدوم في ذاته بالقدرة من غير واسطة اعدام لجاز حصول سائر المعدومات بالقدرة ثم يجب طرد ذلك

في الموجد حتى يجوز وقوع موجَد محدَث في ذاته وذلك محال عندهم ولو فرض اعدامها بالاعدام لجاز تقدير عدم ذلك الاعدام فيتسلسل فارتكبوا لهذا التحكم استحالة عدم ما يحدث في ذاته ومن اصلهم ان المحدث أنما يحدث في ثاني حال ثبوت الاحداث بلا فصل ولا أثر للاحداث في حل بقاية ومن اصلهم أن ما يحدث في ذاته من الامر فمنقسم ألى أمر التكوين وهو فعل يقع تحتم المفعول والى ما ليس امر التكوين وذلك اما خبر واما امر التكليف ونهي التكليف وهي افعال من حيث دالت على القدرة ولا يقع تحتها مفعولات هذا هو تفصيل مذاهبهم في محل الحوادث وقد اجتهد ابن الهيصم في ارمام مقالة ابي عبد الله في كل مسلة حتي ردها من المحال الفاحش الى نوع يفهم فيما بين العقلاء مثل التجسيم فانه اراد بالجسم القائم بالذات ومثل الفوقية فانه حملها على العلو واثبت البينونة الغير المتناهية وذلك الحلاء الذي اثبتها بعض الفلاسفة ومثل الاستواء فانه نفى المجاورة والمماسة والتمكن بالذات غير مسكلة محل الحوادث فانها ما قبلت المرمّة فالتزمها كما ذكرنا وهي من اشنع المحالات عقلًا وعند القوم ان العوادث تريد على عدد المعدثات بكثير فيكون في ذاته اكثر من عدد المحدثات عوالم من الحوادبث ونلك محال شنيع ومما اجمعوا عليه من اثبات الصفات قولهم الباري تعالى عالم بعلم قادر بقدرة حيى بحيوة شاء بمشيئة وجميع هذه الصفات قديمة ازلية قائمة بذاته وربما زادوا السمع والبصر كما اثبته الاشعري وربما زادوا اليدين والوجه صفات قائمة به وقالوا له يد لا كالايدي ووجه لا كالوجوة واثبتوا جواز رويته من جهة فوق دون سائر الجهات

وزعم أبن الهيصم أن الذي اطلقه المشبهة على الله عز وجل من الهيئة والصورة والجوف والاستدارة والوفرة والمصافحة والمعانقة ونحو ذلك لا يشبه سائر ما اطلقة الكرامية من انه خلق ادم بيدة وانه استوي على عرشه وانه يجى يوم القيمة لمحاسبة الخلق وذلك أنا لا نعتقد من ذلك شيئًا على معني فاسد من جارحتين وعضوين تفسيرًا لليدين ولا مطابقة المكان واستقلال العرش بالرحمن تفسيراً للاستواء ولا تردداً في الاماكن التي تحيط به تفسيراً للمجيئ وانما ذهبنا في ذلك الى اطلاق ما اطلقه القران فقط من غير تكييف وتشبيه وما لم يرد به القرآن والخبر فلا نطلقه كما اطلقه سائر المشبهة والمجسمة وقال الباري تعالى عالم في الازل بما سيكون على الوجه الذي سيكون وشاء لتنفيذ علمه في معلوماته فلا ينقلب علمه جهلًا ومريد لما يخلق في الوقت الذي يخلق بارادة حادثة وقائل لكل ما يحدث بقوله كن حقى يحدث وهو الفرق بين الاحداث والمحدث والخلق والمخلوق وقال نحن نثبت القدرخيرة وشرة من الله تعالى وانه اراد الكائنات كلها خيرها وشرها وخلق الموجودات كلها حسنها وقبيحها ونثبت للعبد فعلا بالقدرة الحادثة يسمى ذلك كسبا والقدرة الحادثة مؤثرة في اثبات فائدة زائدة على كونه مفعولًا مخلوقًا للباري تعالى تلك الفائدة هي مورد التكليف والمورد هو المقابل بالثواب والعقاب واتفقوا على ان العقل يحسَّن ويقبَّم قبل الشرع ويجب معرفة الله تعالي بالعقل كما قالت المعتزلة الا أنهم لم يثبتوا رعاية الصلاح والاصلح واللطف عقلاً كما قالت المعتزلة وقالوا الايمان هو الاقرار باللسان فقط دون التصديق بالقلب ودون سائر الاعمال وفرقوا بين تسمية المومن مومناً فيما يرجع الى احكام الظاهر والتكليف

وفيما يرجع الي احكام الاخرة والجزاء فالمنافق عندهم مومن في الدنيا حقيقة مستحق للعقاب الابدي في الاخرة وقالوا في الامامة انها تثبت باجماع الامة دون النص والتعيين كما قال اهل السنة الا انهم جوّزوا عقد البيعة لامامين في قطرين وغرضهم اثبات امامة معاوية في الشام باتفاق جماعة من الصحابة واثبات امامة امير المومنين علي بالمدينة والعراقين باتفاق جماعة من الصحابة وراوا تصويب معاوية فيما استبد به من الاحكام الشرعية قتالاً علي طلب قتلة عثمان رضي الله عنه واستقلالاً بمال بيت المال ومذهبهم الاصلي اتبام علي عليه السلم في الصبر علي ما جري مع عثمان والسكوت عنه ونلك عرق نزع

النجماعة عليه يسمّي خارجياً سواء كان النجروج في الامام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمّي خارجياً سواء كان النجروج في ايام الصحابة علي الائمة الراشدين او كان بعدهم علي التابعين باحسان والائمة في كل زمان والمرجية صنف اخر تكلموا في الايمان والعمل الا انهم وافقوا النجوارج في بعض المسائل التي يتعلق بالامامة والوعيدية داخلة في النجوارج وهم القائلون بتكفير صاحب الكبيرة وتخليده في النار فذكرنا مذاهبهم في اثناء مذهب النجوارج الموارج اعلم ان اول من خرج علي امير المومنين علي بن ابي طالب عليه السلم جماعة ممن كان معة في حرب صفين واشدهم خروجاً عليه ومروقاً من الدين الاشعث ابن قيس ومسعود بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطابي حين قالوا القوم يدعوننا الي كتاب الله وانت تدعوننا الي السيف حتي قال انا اعلم بما في كتاب الله انفروا الى بقية الاحزاب انفروا الى من

يقول كذب الله ورسوله وانتم تقولون صدق الله ورسوله قالوا لترجعت الاشتر عن قتال المسلمين والا لنفعلت بك مثل ما فعلنا بعثمان فاضطر الي رد الاشتر بعد ان هزم الجمع وولوا مدبرين وما بقي منهم الا شرنمة تليلة فيهم حشاشة قوة فامتثل الاشتر امرة وكان من امر الحكمين ان الخوارج حملوه علي التحكيم اولا وكان يريد ان يبعث عبد الله بن عباس فما رضي الخوارج بذلك وقالوا هو منك فحملوة علي بعث ابي موسي الاشعري علي ان بخلك وقالوا هو منك فحملوة علي بعث ابي موسي الاشعري علي ان يحكما بكتاب الله تعالي فجري الامر علي خلاف ما رضي به فلما لم يرض بذلك خرجت الخوارج عليه وقالوا لم حكمت الرجال لاحكم الالله وهم المارقة الذين اجتمعوا بالنهروان وكبار فرق الحوارج ستة الازارقة والنافية والمعاقرة والمعارب من عثمان وعلي ويقدّمون ذلك علي كل طاعة ولا يصحّحون المناكحات الا علي ذلك ويكفّرون اصحاب الكبائر ويرون الخروج علي الامام اذا خالف السنة حقًا واجبًا

المحكمة الاولي هم الذين خرجوا علي امير المومنين علي عليه السلم حين جري امر الحكمين واجتمعوا بحرورا من ناحية الكوفة ورأسهم عبد الله بن الكوّا وعتاب بن الاعور وعبد الله بن وهب الراسبي وعروة بن جرير ويزيد بن عاصم المحاربي وحرقوص بن زهير المعروف بذي الثدية وكانوا يومئذ في اثني عشر الف رجل اهل صيام وصلوة اعني يوم النهروان وفيهم قال النبي صلي الله عليه وسلم يحقر صلوة احدكم في جنب صلوتهم وصوم الحدكم في جنب صومهم ولكن لا يجاوز ايمانهم تراقيهم وهم المارقة الذين

قال فيهم سيخرج من ضيُّضي هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية وهم الذين اولهم نو الخويصرة واخرهم نو الثدية وانما خروجهم في الزمن الاول على امرين احدهما بدعتهم في الامامة أذ جوّروا أن يكون الامامة في غير قريش وكل من ينصبونه برايهم وعاشر الناس على ما مثلوا له من العدل واجتناب الجور كان اماماً ومن خرج علية يجب نصب القتال معه وان غيّر السيرة وعدل عن الحق وجب عزله او قتله وهم اشدّ الناس قولاً بالقياس وجوزوا أن لا يكون في العالم أمام أصلاً وأن أحتيج اليه فيجوز أن يكون عبدًا او حرًّا او نبطيًا او قرشيًا ﴿ و البدعة الثانية انهم قالوا اخطأ على في التحكيم أذ حكم الرجال ولا حكم الا لله وقد كذبوا على على عليه السلم من وجهين احدهما في التحكيم انه حكم وليس ذلك صدقًا لانهم هم الذين حملوه على التحكيم والثاني أن تحكيم الرجال جائز فأن القوم هم الحاكمون في هذه المسئلة وهم رجال ولهذا قال على عليه السلم كلمة حق اريد بها باطل وتخطوا عن التخطيئة الى التكفير ولعنوا علياً عليه السلم فيما قاتل الفاكثين والقاسطين والمارقين فقاتل الفاكثين واغتذم اموالهم وما سبي ذراريهم ونساءهم وقاتل مقاتلة القاسطين وما اغتنم اموالهم ولا سبي ثم رضي بالتحكيم وقاتل مقاتلة المارقين واغتنم اموالهم وسبى ذراريهم وطعنوا في عثمان للاحداث التي عدوها عليه وطعنوا في اصحاب الجمل واصحاب صفين فقاتلهم على عليه السلم بالنهروان مقاتلة شديدة فما انفلت منهم الا اقل من عشرة وما قُتِل من المسلمين الا اقل من عشرة فانهزم اثنان منهم الى عمان واثنان الى كرمان واثنان الي سجستان واثنان الي الجزيرة وواحد الي تل مورون باليمن

وظهرت بدع الخوارج في هذه المواضع مفهم وبقيت الي اليوم واول من بويع بالامامة من المحوارج عبد الله بن وهب الراسبي في مغزل زيد بن حصين بايعة عبد الله بن الكوّا وعروة بن جرير ويزيد بن عاصم المحاربي وجماعة معهم وكان يمتنع عليهم تحرجًا و يستقبلهم ويومي الي غيرة تحرزًا فلم يقنعوا الا به وكان يوصف براي وتجدة فتبرأ من الحكمين وممن رضي بقولهما وصوب امرهما وكفروا امير المومنين علياً عليه السلم وقالوا انه ترك حكم الله وحكم الرجال وقيل أن أول من تلفظ بهذا رجل من بني سعد بن زيد بن مناة بن تميم يقال له المحجاج بن عبيد الله يلقب بالبرك وهو الذي ضرب معاوية على اليته لما سمع بذكر الحكمين وقال اتحكم في دين الله لا حكم الا لله تحكم بما حكم القرآن به فسمعها رجل فقال طعن والله فانفذ فستموا المحكمة بذلك ولما سمع امير المومنين على عليه السلم هذة الكلمة قال كلمة عدل يراد بها جور انما يقولون لا امارة ولا بد من امارة برة او فاجرة ويقال ان اول سيف سُل من سيوف الخوارج سيف عروة بن اذينة وذلك انه اقبل على الاشعث فقال ما هذه الدنية يا اشعث وما هذا التحكيم اشرط اوثق من شرط الله تعالى ثم شهر السيف والاشعث تولى فضرب به عجز البغلة فشبت البغلة فنفرت اليمانية فلما راي ذلك الاحنف مشي هو واصحابه الى الاشعث فسألوه الصفح ففعل وعروة بن اذينة نجا بعد ذلك من حرب النهروان وبقي الي ايام معاوية ثم اتي الى زياد بن ابية ومعة مولى له فسأله زياد عن إلى بكر وعمر فقال فيهما خيراً وسأله عن عثمان فقال كنت اتوالى عثمان على احواله في خلافته ستة سنين ثم تبرَّأت منه بعد ذلك

للاحداث التي احدثها وشهد عليه بالكفر فسأله عن امير المومنين علي كرم الله وجهة فقال اتوالاه الي ان حكم ثم اتبرّأ منه بعد ذلك وشهد عليه بالكفر فسأله عن معاوية فسبّه سبّا قبيتعا ثم سأله عن نفسه فقال اوّلك ثرنية واخرك لدعوة وانت فيما بينهما بعد علمي ربّك فامر زياد بضرب عنقه ثم دعا مولاه وقال له صف لي امره واصدق قال اطنب ام اختصر فقال بل اختصر فقال ما اتيته بطعام في نهار قط ولا فرشت له فراشاً بليل قط هذه معاملته واجتهاده وذلك خبثه واعتقاده

الازارقة اصحاب ابي راهد نافع بن الازرق الذين خرجوا مع نافع من البصرة الي الاهواز فغلبوا عليها وعلي كورها وما وراها من بلدان فارس وكرمان في ايام عبد الله بن الربير وقتلوا عمّاله بهذه النواحي وكان مع نافع من امراء الخوارج عطية بن الاسود الحنفي وعبد الله بن ماخون واخواة عثمان والربير وعمر بن عمير العنبري وقطري بن الفجاة المازني وعبيدة بن هلال اليشكري واخوة محرز بن هلال وصغر بن حنبا التميمي وصالح بن صغراق العبدي وعبد ربحه الكبير وعبد ربحه الصغير في زهاء ثلثين الف فارس ممن العبدي وعبد ربحه الكبير وعبد ربحه الصغير في زهاء ثلثين الف فارس ممن يري رابهم وينخرط في سلكهم فانفذ الية عبيد الله بن الحرث بن نوفل النوفلي بصاحب جيشه مسلم بن عنبس بن كريز بن حبيب فقتله الخوارج وهزموا اصحابه فاخرج اليهم ايضاً عثمان بن عبد الله بن معمر التميمي فهزموة وهزموا اصحابه فاخرج اليهم ايضاً عثمان بن عبد الله بن معمر التميمي فهزموة فاخرج اليهم حارثة بن بدر العتّابي في جيش كثير فهزموة وخشي اهل البصرة على انفسهم وبلدهم من الخوارج فاخرج اليهم المهلب بن ابي صفرة فبقي في حرب الازارقة تسع عشر صفة الي ان فرغ من امرهم في ايام العجاج ومات

نافع قبل وقائع المهلب مع الازارقة وبايعوا بعدة قطري بن الفجاة وسمّوة المير المومنين وبدع الازارقة ثمانية احديها انه كقر عليًا عليه السلم وقال ان الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قُولُهُ فِي ٱلْتَكَيْوةِ ٱلدَّنْيَا وَيُشْهِدُ الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ عَولُهُ ابن ملجم لعنه الله وقال أنه الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱلله وقال ان الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱلله وقال عمران بن حطان وهو مفتي الخوارج وزاهدها وشاعرها الاكبر في تصويبه ابن ملجم لعنه الله

يا ضربة من مذيب ما اراد بها الا ليبلغ من ذي العرش رضوانا اللي لاذكرة يوماً فاحسبة اوني البرية عند الله ميزانا وعلي هذه البدعة مضت الازارقة وزادوا علية تكفير عثمان وطلحة والربير وعائشة وعبد الله بن عباس رضي الله عنهم وسائر المسلمين معهم وتخليدهم في الغار والثانية انه كفّر القعدة وهو اول من اظهر البراءة من القعدة عن القتال وان كان موافقاً علي دينه وكفّر من لم يهاجر الية والثالثة اباحته قتل اطفال المخالفين والنسوان والرابعة اسقاطه الرجم عن الزاني اذ ليس في القران ذكرة واسقاطه حد القذف عمن قذف المحصنين من الرجال مع وجوب الحد علي قاذف المحصنات من النساء المحامسة حكمة بان اطفال المشركين في الفارم ابايهم السادسة ان التقية غير جائزة في قول ولا عمل السابعة تجويزة ان يبعث الله تعالي نبياً يعلم انه يكفر بعد نبوته او كان كافراً قبل البعثة والكبائر والصغائر اذا كانت بمثابة عندة وهي كفر وفي الامة من كافراً قبل البعثة والكبائر والصغائر اذا كانت بمثابة عندة وهي كفر الثامنة اجمعت

الازارقة علي ان من ارتكب كبيرة من الكبائر كَفَر كُفر ملة خرج به عن الاسلام جملة ويكون مخلداً في الغار مع سائر الكفّار واستدلّوا بكفر ابليس لعنه الله وقالوا ما ارتكب الا كبيرة حيث أمر بالسجود لادم فامتنع والا فهو عارف بوحدانية الله تعالى

التجدات العاذرية اصحاب نجدة بن عامر الحنفى وقيل عامم وكان من شانه انه خرج من اليمامة مع عسكرة يريد اللحوق بالازارقة فاستقبله ابو فديك وعطية بن الاسود الحنفي في الطائفة الذين خالفوا نافع بن الازرق فاخبروه بما احدثه نافع من الخلاف بتكفير القعدة عنه وسائر الاحداث والبدع وبايعوا نجدة وسموه امير المومنين ثم اختلفوا على نجدة فاكفرة قوم منهم لامور نقموها عليه منها انه بعث أبنه مع جيش الى أهل القطيف فقتلوا وسبوا نساءهم وقوموها على انفسهم وقالوا أن صارت قِيمهن في حصمنا فذاك والا رددنا الفضل و نكحوهن قبل القسمة واكلوا من الغنيمة قبل القسمة فلما رجعوا الى نجدة واخبروه بذلك قال فلم يسعكم ما فعلتم قالوا لم نعلم ان ذلك لا يسعنا فعذرهم بجهالتهم واختلف اصحابه بعد ذلك فمنهم من وافقه وعذر بالجهالات في الحكم الاجتهادي وقالوا الدين امران احدهما معرفة الله تعالى ومعرفة رسله عليهم السلم وتحريم دماء المسلمين يعنون موافقيهم والاقرار بما جاء من عند الله جملة فهذا واجب على الجميع والجهل به لا يعذر فيه والثاني ما سوي ذلك فالناس معذورون فيه الى أن يقوم عليهم الحجة في الحلال والحرام قالوا ومن خاف العذاب على المجتهد المعطى في الاحكام قبل قيام الحجة عليه فهو كافر واستحل تجدة بن عامر دماء اهل

العهد والذمة واموالهم في دار التقية وحكم بالبراءة ممن حرّمها قال واصحاب المحدود من موافقيه لعل الله تعالى يعفوا عنهم وان عذبهم ففي غير النار ثم يدخلهم الجنة فلا يجوز البراءة عنهم وقال من نظر نظرة او كذب كذبة صغيرة واصر عليها فهو مشرك ومن زنا وشرب وسرق غير مصر عليه فهو غير مشرك وغلّظ على الفاس في حد الخمر تغليظًا شديداً ولما كاتب عبد الملك بن مروان واعطاه الرضاء نقم عليه اصحابه فيه فاستتابوه فاظهر التوبة فتركوا النقمة عليه والتعرض له وندمت طائفة على هذه الاستتابة وقالوا اخطأنا وما كان لنا أن نستتيب الامام وما كان له أن يتوب باستتابتنا أياه فتأبوا عن ذلك وقالوا له تب عن توبتك والا نابذناك فتاب من توبته وفارقه ابو فديك وعطية ووثب عليه ابو فديك فقتله ثم بري ابو فديك من عطية وعطية من ابي فديك وانفذ عبد الملك بن مروان معمر بن عبد الله بن معمر الى حرب ابي فديك فحاربه اياماً فقتله ولحق عطية بارض سجستان ويقال الصحابة العطوية ومن اصحابه عبد الكريم بن عجرد زعيم العجارة وانما قيل للنجدات العاذرية النهم عذروا بالجهالات في احكام الفروع وحكى الكعبي عن النجدات أن التقية جائزة في القول والعمل كله وأن كان في قتل النفوس قال واجمعت النجدات على انه لا حاجة للناس الي امام قط وانما عليهم ان يتناصفوا فيما بينهم فان راوا ان ذلك لا يتم الا باسام يحملهم عليه فاقاموه جاز ثم افترقوا بعد نجدة الى عطوية وفديكية وبري كل واحد منهها عن صاحبه بعد قتل نجدة وصارت الدار لابي فديك الا من تولّى نجدة واهل سجستان وخراسان وكرمان وقهستان من الخوارج على مذهب

عطية وقيل كان نجدة بن عامر ونافع بن الازرق قد اجتمعا بمكة مع المخوارج علي ابن الربير ثم تفرقا عنه فاختلف نافع ونجدة فصار نافع الي البصرة ونجدة الي اليمامة وكان سبب اختلافهما أن نافعاً قال التقية لا تحل والقعود عن القتال كفر واحتج بقول الله تعالي إذا فريق منتهم يَخْشَون آلنّاس كَخَشْية آلله وبقوله تعالي يُقاتِلُون فِي سَبِيلِ آلله ولا يَخَافُون لَوْمَة لَا يُم وخالفه نجدة وقال التقية جائزة واحتج بقوله تعالي إلاّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقاة وبقوله تعالي وَقال رَجُلٌ مَوْمِن مِن آلِ فرعون يَكُتُم إيمانه وقال القعود جائز والجهاد اذا امكنه افضل وفقل الله المجاهدين على القاعدين اجرًا عظيمًا وقال نافع هذا في الفضل وفقل الله المجاهدين على القاعدين اجرًا عظيمًا وقال نافع هذا في الصحاب النبي صلى الله عليه وسلم حين كانوا مقهورين واما في غيرهم مع الامكان فالقعدة كفر لقول الله تعالى وَقَعَد آلَذين كَذَّبُوا آلله وَرسُولَه ،

البيهسية اصحاب ابي بيهس الهيصم بن جابر وهو احد بني سعد بن ضبيعة وقد كان الحجاج طلبه ايام الوليد فهرب الي المدينة فطلبه بها عثمان بن جبّان المزني فظفر به وحبسه وكان يسامرة الي ان ورد كتاب الوليد بان يقطع يديه ورجليه ثم يقتله ففعل به ذلك وكفّر ابو بيهس ابرهيم وميمون في اختلافهما في بيع الامة وكذلك كفّر الواقفية وزعم انه لا يسلم احد حتى يقرّ بمعرفة الله تعالي ومعرفة رسوله ومعرفة ما جاء به النبي صلي الله عليه وسلم والولاية لاولياء الله تعالي والبراءة من اعداء الله فمن جملة ما ورد به الشرع مما حرّم الله وجاء به الوعيد فلا يسعم الا معرفته بعينه وتفسيره والاحتراز عنه ومنه ما ينبغي ان به الوعيد فلا يسعم الا يعرفه بتفسيره حتى يبتلي به وعليه ان يقف عند معرفه باسمه ولا يضرّه ان لا يعرفه بتفسيره حتى يبتلي به وعليه ان يقف عند ما لا يعلم ولا ياتي بشيء الا بعلم وبرئ ابو بيهس عن الواقفية لقولهم انا

نقف فيمن واقع الحرام وهو لا يعلم احلال واقع ام حرام قال كان من حقة ان يعلم ذلك والايمان هو أن يعلم كل حق من باطل وأن الايمان هو العلم بالقلب دون القول والعمل ويحكى عنه أنه قال الايمان هو الاقرار والعلم وليس هو احد الامرين دبون الاخر وعامة البيهسية على ان العلم والاقرار والعمل كله ايمان وذهب قوم منهم الى ان ما يحرم سوي ما في قوله تعالى قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَي طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ وما سوى ذلك فكله حلال ومن البيهسية قوم يقال لهم العونية وهم فرقتان فرقة تقول من رجع من دار الهجرة الى القعود برينا منه وفرقة تقول بل نتولهم لانهم رجعوا الى امر كان حلالًا لهم والفرقتان اجمعتا على أن الأمام أذا كفر كفرت الرعية الغائب منهم والشاهد ومن البيهسية صنف يقال لهم اصحاب التفسير زعموا أن من شهد من المسلمين شهادة اخذ بتفسيرها وكيفيتها وصنف يقال لهم اصحاب السوال قالوا أن الرجل يكون مسلمًا أذا شهد الشهادتين وتبرَّأُ وتولَّى وامن بما جاء من عند الله جملة وان لم يعلم فيساًل ما افترض الله عليه ولا يضرة أن لا يعلم حتى يبتلي به فيسأل وأن واقع حرامًا لم يعلم تحريمه فقد كفر وقالوا في الاطفال بقول الثعلبية ان اطفال المومنين مومنون واطفال الكافرين كافرون ووافقوا القدرية في القدر وقالوا أن الله تعالى فوض الى العباد فليس لله في اعمال العباد مشيئة فبريَّت منهم عامة البيهسية وقال بعض البيهسية ان واقع الرجل حراماً لم يحكم بكفرة حتى يرفع امرة الى الامام والوالى و يحدَّه وكل ما ليس فيه حدَّ فهو مغفور وقال بعضهم أن السكر اذا كان من شراب حلال فلا يواخذ صاحبه بما قال فيه وفعل وقالت العونية

السكر كفر ولا يشهدون انه كفر ما لم ينضم اليه كبيرة اخري من ترك الصلاة او قذق المحص ومن الخوارج اصحاب صالح بن مسرح ولم يبلغنا عنه انه احدث قولاً تميّز به عن اصحابه فخرج علي بشر بن مروان فبعث اليه بشر بن الحارث بن عميرة او الاشعث بن عميرة البهمداني انفذه الحجاج لقتاله فاصابت صالحاً جراحة في قصر حلولا فاستخلف مكانه شبيب بن يزيد الشيباني ويكني ابا الصحاري وهو الذي غلب علي الكوفة وقتل من جيش الحجاج اربعة وعشرين اميراً امراء الجيوش ثم انهزم الي الاهواز وغرق في نهر الاهواز وذكر اليمان ان الشبيبية يستمون مرجية الخوارج لما ذهبوا اليه من الوقف في امر صالح ويحكي عنه انه بري منه وفارقه ثم خرج يدّعي الامامة لنفسة ومذهب شبيب ما ذكرناه من مذاهب البيهسية الا ان شوكته وقوته ومقاماته مع المخالفين مما لم يكن لخارج من الخوارج وقصةه مذكورة في التواريخ

العجارية اصحاب عبد الكريم بن عجرد وافق النجدات في بدعهم وقيل انه كان من اصحاب ابي بيهس ثم خالفة وتفرد بقولة يجب البراءة عن الطفل حتى يدعي الي الاسلام ويجب دعاءة اذا بلغ واطفال المشكرين في الذار مع ابائهم ولا يري المال فيئًا حتى يقتل صاحبه وهم يتولون القعدة اذا عرفوهم بالديانة ويرون الهجرة فضيلة لا فرضًا ويكفّرون بالكبائر ويحكي عنهم انهم ينكرون كون سورة يوسف من القران ويزعمون انها قصة من القصص قالوا ولا يجوز ان يكون قصة العشق من القران ثم ان العجاردة افترقت اصنافًا ولكل صنف مذهب علي حيالة الا انهم لما كانوا من جملة العجاردة اوردناهم علي حكم التفصيل في الجدول والضلع

الصلتية اصحاب عثمان بن ابي الصلت الميمونية اصحاب ميمون بن خالد والصلت بن ابي الصلت تفردوا عن العجاردة بان الرجل اذا اسلم توليذاه وتبرأنًا من اطفاله حتى يدركوا فيقبلوا الاسلام ويحكى عن جماعة مفهم انهم قالوا ليس لاطفال المشركين والمسلمين ولاية ولا عداوة حتى يبلغوا فيدعوا الى ألاسلام فيقروا او ينكروا

> العمزية اصحاب حمزة بن ادرك وافقوا الميمونية في القدر وفي سائر بدعها الافي اطفال مخالفيهم والمشركين فانهم قالوا هولاء كلهم في الذار وكان حمزة من اصحاب الحصين بن الرقاد الذي خرج بسجتسان من اهل اوق وخالفه خلف الخارجي في القول بالقدر واستحقاق الرياسة فبرئ كل واحد منهما عن صاحبة وجوّز حمزة امامين في عصر واحد ما لم يجمتع الكلمة ولم يقهر الاعداء

كان من جملة العجاردة الاانه تفرد عنهم باثبات القدر خيرة وشرة من العبد واثبات الفعل للعبد خلقاوابداعا واثبات الاستطاعة قبل الفعل والقول بان الله تعالى يريد الخيير دبون الشروليس له مشيئة في معاصى العباد وذكر الحسين الكرابيسي في كتابه الذي حكى فيه مقالات الخوارج ان الميمونية يجيزون نكاح بنات البنات وبنات اولاد الاخوة والاخوات وقال أن الله حرّم نكاح . البنات وبنات الاخوة والاخوات ولم يحرم نكاح بنات اولاد هولاء ويحكى الكعبي والاشعري عن الميمونية انكارها كون سورة يوسف من القران وقالوا بوجوب قتل السلطان وحدة ومن رضى جحكمة فاما من انكره فلا يجوز قتاله الا اذا اعان عليه او طعن في دين النحوارج او صار دايلًا للسلطان واطفال الكفار

الخلفية اصحاب خلف الحارجي وهم الاطرافية فرقة علي مذهب حمزة في

عندهم في الجنة

في القول بالقدر واضافوا القدر خيرة وشرة الى الله تعالى وسلكوا في ذلك افعال قدرها عليهم او على ما لم يفعلوه كان ظالمًا وقضوا بان اطفال المشركين في النار ولا عمل لهم ولا شرك فهذا من اعجب ما يعتقد من التذاقض

الشعيبية اصحاب شعيب بن مخمد الخارمية اصحاب خارم بن على على وكان مع ميمون من جملة العجاردة قول شعيب في أن الله تعالى خالق قال شعيب أن الله خالق أعمال العباد والعبد مكتسب لها قدرة وارادة مسئول عنها خيرًا وشراً مجازي عليها والتولى والتبرئ

خوارج كرمان ومكران خالفوا الحمزية القول بالقدر الا أنهم عذّروا اصحاب الاطراف في ترك ما لم يعرفوه من الشريعة أذا أتوا بما يعرف لرومة من مذهب السنة وقالوا الحمزية ناقضوا طريق العقل واثبتوا واجبات عقلية حيث قالوا لو عذب الله العباد على كما قالت القدرية ورئيسهم غالب بن شاذل من سجستان وخالفهم عبد الله السرنوري وتبرأ منهم ومنهم المحمدية اصحاب محمد بن زرق وکان من اصحاب الحصين ثم بري منه

الا انه برئ منه حين اظهر القول بالقدر اعمال العباد ولا يكون في سلطانه الا ما يشاء وقالوا بالموافاة وأن الله تعالى انما يتولى العباد على ما علم انهم صائرون الية في اخر امرهم من الايمان ثوابًا وعقابًا ولا يكون شي في الوجود ويتبرّا منهم علي ما علم انهم صائرون اليه الا بمشيئة الله تعالى وهو على بدع في اخر امرهم من الكفر وانه سبحانه الخوارج في الامامة والوعيد وعلى بدع لم يزل محبًّا لاولياية مبغضًا لاعدايه العجاردة في حكم الاطفال وحكم القعدة وجحكى عنهم انهم يتوقفون في امر على علية السلم ولا يصرحون بالبراءة عنة وبصرحون بالبراءة في حق غيرة

الثعالبة اصحاب ثعلبة بن عامركان مع عبد الكريم بن عجرد يداً واحدة الي ان اختلفا في امر الطفل فقال ثعلبة انا علي ولايتهم صغاراً وكباراً حتى نري مذهم انكاراً للحق ورضي بالجور فتبرأت العجاردة من ثعلبة نقل عنه ايضاً انه قال ليس لهم حكم في حال الطفولية من ولاية وعداوة حتى يدركوا ويدعوا فان قبلوا فذاك وان انكروا كفروا وكان يري اخذ الزكوات من عبيدهم اذا استغنوا واعطاهم منها اذا افتقروا

الاخنسية اصحاب اخنس بن قيس من جملة الثعالبة وانفرد عنهم بان قال اتوقف في جميع من كان في دار التقية من اهل القبلة الا من عرف منه الايمان فاتولاه عليه او كفر فاتبراً منه وحرّموا الاغتيال والقتل والسرقة في السر ولا يبتدأ احد من اهل القبلة بالقتال حتى يدعي الي الدين فان امتنع قوتل سوي من عرفوه بعينه على خلاف قولهم وقيل انهم جوّزوا تزويج المسلمات من مشركي قومهم اصحاب الكبائر وهم على اصول الخوارج في سائر المسائل

المعبدية اصحاب معبد بن عبد الرحمن من جملة الثعالبة خالف الاخنس في الخطاء الذي وقع له في تزويج المسلمات وخالف ثعلبة فيما حكم من اخذ الزكوات من عبيدهم وقال اني لا ابرأ منه بذلك ولا ادع اجتهادي في خلافه وجوّز أن يصير سهام الصدقة سهماً واحداً في حال التقية

الرشيدية اصحاب رشيد الطوسي ويقال لهم العشرية واصلهم ان الثعالبة كانوا يوجبون فيما سقي بالانهار والقني نصف العشر فاخبرهم زياد بن عبد الرحمن ان فيها العشر ولا يجوز البراءة ممن قال فيها نصف العشر قبل هذا فقال الرشيد ان لم يجز البراءة منهم فانا نعمل بما عملوا فافترقوا في ذلك فرقتين

الشيبانية اصحاب شيبان بن سلمة المخارج في ايام ابي مسلم وهو المعين له ولعلي بن الكرماني علي نصر بن سيّار وكان من الثعالبة فلما اعانهما بريّت منه المخوارج فلما قتل شيبان ذكر قوم توبته فقالت الثعالبة لا يصحّ توبته لانه قتل الموافقين لنا في المذهب واخذ اموالهم ولا يقبل توبة من قتل مسلماً واخذ ماله الا بان يقصّ من نفسه ويردّ الاموال او توهب له ذلك ومن مذهب شيبان انه قال بالجبر ووافق جهم بن صفوان في مذهبه الي الجبر ونفي القدرة الحادثة وينقل عن زياد بن عبد الرحمن الشيباني ابي خالد انه قال ان الله تعالي لم يعلم حتي خلق لنفسه علماً وان الاشياء إنما تصير معلومة له عند حدوثها ووجودها ونقل عنه انه تبراً من شيبان وكفّرة حين نصر الرجلين فوقعت عامّة الشيبانية بجرجان ونسا وارمنية والذي توتّي شيبان وقال بتوبته عطية الجرجاني واصحابه

المكرمية اصحاب مكرم بن عبد الله العجلي من جملة الثعالبة وتفرد عنهم بان قال تارك انصلوة كافر لا من اجل ترك الصلوة ولكن لجهله بالله تعالي وطرد هذا في كل كبير يتركبها الانسان وقال انما يكفر لجهله بالله تعالي وذلك ان العارف بالله تعالي وانه المطلع علي سرّة وعلانيته والمجازي علي طاعته ومعصيته لن يتصور منه الاقدام علي المعصية والاجتراء علي المخالفة ما لم يغفل عن هذه المعرفة ولا يبالي بالتكليف فيه وعن هذا قال النبي صلي الله عليه وسلم لا يزني الزاني حين يزني وهو مومن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مومن الخبر وخالفوا الثعالبة في هذا القول وقالوا بايمان الموافاة والحكم بان الله تعالي انما يوالي عبادة ويعاديهم علي ما هم صائرون اليه من موافاة الموت لا علي اعمالهم يوالي عبادة ويعاديهم علي ما هم صائرون اليه من موافاة الموت لا علي اعمالهم

التي هم فيها فان ذلك ليس بموثوق به اصرارًا عليه ما لم يصل المر الي اخر عمرة ونهاية اجله فحينئذ ان بقي علي ما يعتقده فذلك هو الايمان فيواليه وان لم يبق فيعاديه وكذلك في حق الله تعالي حكم الموالاة والمعاداة علي ما علم منه حال الموافاة

المعلومية والمجهولية كانوا في الاصل خارمية الا ان المعلومية قالت من لم يعرف الله تعالى بجميع اسمائه وصفاته فهو جاهل به حتى يصير عالماً بجميع ذلك فيكون مومناً وقالت الاستطاعة مع الفعل والفعل مخلوق العبد فبرينت منهم الخارمية واما المجهولية قالت من علم بعض اسمائه تعالى وصفاته وجهل بعضها فقد عرف الله تعالى وقالت افعال العباد مخلوقة لله تعالى

وتجه اليه عبد الله بن اباض الذي خرج في ايام مروان بن محمد فوجه اليه عبد الله بن محمد بن عطية فقاتله بتبالة وقيل ان عبد الله بن يحيي الاباضي كان رفيقًا له في جميع احواله واقواله وقال ان مخالفينا من اهل القبلة كفّار غير مشركين ومناكحتهم جائزة وموارثتهم حلال وغنيمة اموالهم من السلاح والكراع عند الحرب حلال وما سواه حرام وحرام قتلهم وسبيهم في السر غيلة الا بعد نصب القتال واقامة الحجة وقالوا ان دار مخالفيهم من اهل الاسلام دار توحيد الا معسكر السلطان فانه دار بغي واجازوا شهادة مخالفيهم علي اوليايهم وقالوا في مرتكبي الكبائر انهم موحدون لا مومنون وحكي الكعبي عنهم ان الاستطاعة عرض من الاعراض وهي قبل الفعل بها يحصل الفعل وافعال العباد مخلوقة لله تعالي احداثًا وابداعًا ومكتسبة للعبد حقيقة لا مجازًا ولا يسمّون المامهم امير المومنين ولا انفسهم مهاجرين وقالوا العالم يفني كله اذا فني اهل

التكليف قال واجمعوا علي ان من ارتكب كبيرة من الكبائر كفر كفر النعمة لا كفر الملة وتوقفوا في اطفال المشركين وجوّزوا تعذيبهم علي سيبل الانتقام واجازوا ان يدخلوا الجنة تفضلاً وحكي الكعبي عنهم انهم قالوا بطاعة لا يراد بها الله تعالمي كما قال ابو الهذيل ثم اختلفوا في النفاق أيسمّي شركاً ام لا قالوا ان المنافقين في عهد رسول الله صلي الله عليه وسلم كانوا موحدين الا انهم ارتكبوا الكبائر فكفروا في الكبيرة لا بالشرك وقالوا كل شي امر الله تعالى به فهو عاتم ليس . خاص وقد امر به المومن والكافر وليس في القران خصوص وقالوا لا يخلق الله تعاني شيئًا الا دليلًا على وحدانيته ولا بد ان يدلّ به واحداً وقال قوم منهم يجوز ان يخلق الله تعالى رسولًا بلا دليل ويكلف العباد بما يوحي اليه ولا يجب عليه اظهار المعجزة ولا يجب علي الله تعالى ذلك الي ان يظهر دليلًا ويخلق معجزة وهم جماعة متفرقون في مذاهبهم تفرّق العبادة والعجاردة

المحفصية منهم اصحاب حفص بن ابي المقدام تميز عنهم بان قال ان بين الشرك والايمان خصلة واحدة وهي معرفة الله تعالي وحدة فمن عرفه ثم كفر بما سواة من رسول او كتاب او قيامة او جنة او نار او ارتكب الكبائر من الزنا والسرقة وشرب المحمر فهو كافر لكنه برئ من الشرك

الحارثية اصحاب الحارث الاباضي خالف الاباضية في قوله بالقدر علي مذهب المعتزلة وفي الاستطاعة قبل الفعل وفي اثبات طاعة لا يراد بها الله تعالى المعزودية اصحاب يزيد بن انيسة الذي قال يتولى المحكمة الاولى قبل الازارقة وتبرأ ممن بعدهم الا الاباضية فانه يتولاهم وزعم أن الله تعالى سيبعث رسولًا من

العجم وينزل عليه كتابًا قد كتب في السماء وينزل عليه جملة واحدة وينرك شريعة المصطفي محمد صلي الله عليه وسلم ويكون علي ملة الصابية المذكورة في القران وليست هي الصابية الموجودة بحران وواسط وتولي يزيد من شهد المصطفي عليه السلم من اهل الكتاب بالنبوة وان لم يدخل في دينه وقال ان اصحاب الحدود من موافقيه وغيرهم كفّار مشركون وكل ذنب صغير او كبير فهو شرك

الصفرية الزيادية اصحاب زيادبن الاصفر خالفوا الازارقة والنجدات والاباضية في امور منها انهم لم يكفّروا القعدة عن القتال إذا كانوا موافقين في الدين والاعتقاد ولم يسقطوا الرجم ولم يحكموا بقتل اطفال المشركين وتكفيرهم وتخليدهم وقالوا التقية جائزة في القول دون العمل وقالوا ما كان من الاعمال عليه حد واقع فلا يتعدى باهله الاسم الذي لزمه به الحد كالزنا والسرقة والقذف فيسمّى زانياً سارقاً قاذفاً لا كافراً مشركاً وما كان من الكبائر مما ليس فيه حد لعظم قدرة مثل ترك الصلوة فانه يكفر بذلك ونقل عن الضحاك منهم انه جوّز تزويم المسلمات من كفّار قومهم في دار التقية دون دار العلانية وراي زياد بن الاصفر جميع الصدقات سهمًا واحدًا في حال التقية و يحكى عنه انه قال نحن مومنون عند انفسنا ولا ندري لعلنا خرجنا من الايمان عند الله وقال الشرك شركان شرك هو طاعة الشيطان وشرك هو عبائة الاوثان والكفر كفران كفر بالنعمة وكفر بانكار الربوبية والبراءة براءتان براءة من اهل الحدود سنة وبراءة من اهل الجحود فريضة وانتختم المذاهب بذكر رجال الخوارج من المتقدمين عكرمة وابو هرون العبدي وابوالشعثاء واسمعيل بن سميع ومن المتاخرين اليمان

بن رباب ثعلبي ثم بيهسي وعبد الله بن يزيد ومحمد بن حرب و يحديم بن كامل اباضي ومن شعرائهم عمران بن حطّان وحبيب بن جدرة صاحب الضحاك بن قيس ومنهم ايضا جهم بن صفوان وابو مروان غيلان بن مسلم ومحمد بن عيسى وبرغوث كلثوم بن حبيب المهلبي ابو بكر محمد بن عبد الله بن شبيب البصري على بن حرملة صالح قبة بن صبيح بن عمرو مونس بن عمران البصري ابو غبد الله بن مسلمة الفضل بن عيسي الرقاشي ابو زكريا يحي بن اصغم ابو الحسين محمد بن مسلم الصالحي ابو محمد عبد الله بن محمد بن الحسن الخالدي محمد بن صدقة ابو الحسين على بن زيد الاباضى ابو عبد الله محمد بن الكرام كلثوم بن حبيب المراي البصري والذين اعتزلوا الى جانب فلم يكونوا مع على رضى الله عنه في حروبه ولا مع خصومه وقالوا لا ندخل في غمار الفتنة من الصحابة عبد الله بن عمر وسعد بن ابي وقاص ومحمد بن مسلمة الاتصاري واسامة بن زيد بن حارثة الكلبي مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال قيس بن ابي حازم كنت مع على في جميع احواله وحروبه حتي قال يوم صفين انفروا الى بقية الاحزاب انفروا الى من يقول كذب الله ورسوله وانتم تقولون صدق الله ورسوله فعرفت ايش كان يعتقد في الجماعة فاعتزلت عنه

المرجية الارجاء علي معنيين احدهما التاخير قالوا ارجة واخاة اي امهلة واخرة والثاني اعطاء الرجاء اما اطلاق اسم المرجية علي الجماعة بالمعني الاول فصحيح لانهم كانوا يوخرون العمل عن النية والعقد واما بالمعني الثاني فظاهر لانهم كانوا يقولون لا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكفرطاعة وقيل الارجاء

تأخير حكم صاحب الكبيرة الي القيمة فلا يقضي عليه بحكم ما في الدنيا من كونه من اهل الجنة او من اهل النار فعلى هذا المرجية والوعيدية فرقتان متقابلتان وقيل الارجاء تأخير على عليه السلم عن الدرجة الاولي الي الرابعة فعلي هذا المرجية والشيعة فرقتان متقابلتان والمرجية اصناف اربعة مرجية الخوارج ومرجية القدرية ومرجية الجبرية والمرجية الخالصة ومحمد بن شبيب والصالحي والخالدي من مرجية القدرية وحن انما نعد مقالات المرجية الخالصة البونسية اصحاب يونس النميري زعم أن الايمان هو المعرفة بالله والخضوع له وترك الاستكبار عليه والمحبّة بالقلب فمن اجتمعت فيه هذه الخصال فهو مومن وما سوى المعرفة من الطاعة فليس من الايمان ولا يضرّ تركها حقيقة الايمان ولا يعذُّب على ذلك أذا كان الايمان خالصًا واليقين صادقًا وزعم أن ابليس كان عارفًا بالله وحده غير انه كفر باستكباره عليه أَبِي وَٱسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الكَافِرِينَ قال ومن تمكّن في قلبه الخضوع لله والمحبّة له علي خلوص ويقين لم يخالفه في معصية وإن صدرت منه معصية فلا يضرّ يقينه واخلاصه والمومن انما يدخل الجنة باخلاصه ومحتبته لا بعلمه وطاعته

العبيدية اصحاب عبيد المكتب حكي عنه انه قال ما دون الشرك مغفور لا محالة وان العبد اذا مات علي توحيده لم يضرّه ما اقترف من الاثام واجترح من السيّات وحكي اليمان عن عبيد المكتب واصحابه انهم قالوا ان علم الله تعالي لم يزل شيئًا غيرة وان كلامه لم يزل شيئًا غيرة وكذلك دين الله لم يزل شيئًا غيرة وزعم ان الله تعالي عن قولهم علي صورة انسان وحمل عليه قوله صلي الله عليه وسلم خلق ادم علي صورة الرحمن

الغسانية اصحاب غسّان بن الكوفي زعم ان الايمان هو المعرفة بالله تعالى وبرسوله والقرار بما انزل الله مما جاء به الرسول في الحملة دون التفصيل والايمان يزيد ولا ينقص وزعم أن قائلًا لو قال أعلم أن الله قد حرّم أكل المحذير ولا أدري هل المخفزير الذي حرّمه هذه الشاة ام غيرها كان مومنًا ولو قال ان الله قد فرض الحجم الى الكعبة غير اني لا ادري اين الكعبة ولعلها بالهند كان مومناً ومقصودة أن أمثال هذه الاعتقادات أمور وراء الايمان لا أنه شاكّاً في هذه الامور فان عاقلًا لا يستجيز من عقله أن يشت في أن الكعبة الى أي جهة وأن الفرق بين الخفزير والشاة ظاهر ومن العجب أن غسان كان يحكى عن أبي حنيفة رحمة الله مثل مذهبة ويعده من المرجية ولعله كذب ولعمري كان يقال لاي حنيفة واصحابه مرجية السنة وعدّه كثير من اصحاب المقالات من جملة المرجية ولعل السبب فيه انه لما كان يقول الايمان هو التصديق بالقلب وهو لا يزيد ولا ينقص ظنُّوا به انه يؤخَّر العمل عن الايمان والرجل مع تخرجه في العمل كيف يفتي بترك العمل وله سبب اخروهو انه كان يخالف القدرية والمعتزلة الذين ظهروا في الصدر الاول والمعتزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجياً وكذلك الوعيدية من الخوارج فلا يبعد ان اللقب انما لرمه من فريقي المعتزلة والخوارج والله اعلم

الثوبانية اصحاب ابي ثوبان المرجي الذين زعموا ان الايمان هو المعرفة والاقرار بالله تعالى وبرسله عليهم السلم وبكل ما لا يجوز في العقل ان يفعله وما جاز في العقل تركه فليس من الايمان وأخّر العمل كله من الايمان ومن القائلين بمقالته ابو مروان غيلان بن مروان الدمشقي وابو شمر ومويس بن عمران

والفضل الرقاشي ومحمد بن شبيب والعتابي وصالح قبة وكان غيلان يقول بالقدر خيرة وشرة من العبد وني الامامة أنها تصلح في غير قريش وكل من كان قائماً بالكتاب والسنة كان مستحقاً لها وإنها لا تثبت الا باجماء الامة والعجب ان الامة اجتمعت على انها لا تصلح لغير قريش وبهذا دفعت الانصار عن دعواهم منا امير ومنكم امير فقد جمع غيلان خصالًا ثلثاً القدر والارجاء والخروج والجماعة التي عددناهم اتفقوا على ان الله تعالى لو عفا عن عام في القيمة عفا عن كل مومن عامرٍ هو في مثل حالة وان اخرج من الذار واحداً اخرج من هو في مثل حاله ومن العجب انهم لم يجزموا القول بان المومنين من اهل التوحيد يخرجون لا محالة من الذار ويحكى عن مقاتل بن سليمان ان المعصية لا تضرّ صاحب التوحيد والايمان وانه لا يدخل النار مومن والصحيح من النقل عنة أن المومن العاصى يعذب يوم القيمة على الصراط وهو على متن جهنم يصيبه لفح الذار ولهبها فيتالم بذلك على مقدار المعصية ثم يدخل الجنة ومثل ذلك بالحبة على المقلاة الموجعة بالنار ونقل عن بشربن عتاب المريسي انه قال ان ادخل اصحاب الكبائر النار فانهم سيخرجون عنها بعد ال عذَّبوا بذنوبهم واما التخليد فيها فمحال وليس بعدل وقيل أن أول من قال بالارجاء الحسن بن محمد بن على بن ابي طالب وكان يكتب فيه الكتب الي الامصار الا انه ما أخّر العمل عن الايمان كما قالت المرجية اليونسية والعبيدية لكنة حكم بان صاحب الكبيرة لا يكفر اذ الطاعات وترك المعاصى ليست من اصل الايمان حتى يزول الايمان بزوالها

التومنية اصحاب ابى معان التومني الذي زعم ان الايمان هو ما عصم من الكفر وهو اسم لخصال اذا تركها التارك كفرولو ترك خصلة واحدة منها كفر ولا يقال للخصلة الواحدة منها ايمان ولا بعض ايمان وكل معصية صغيرة او كبيرة لم يجمع عليها المسلمون بانها كفر لا يقال لصاحبها فاستى ولكن يقال فسق وعصى وقال تلك الخصال هي المعرفة والتصديق والمحتبة والاخلاص والاقرار بما جا- به الرسول قال ومن ترك الصلاة والصيام مستحلًا كفر وان تركها على · نيّة القضاء لم يكفروس قتل نبياً أو لطمه كفر لا من أجل القتل واللطم ولكي من اجل الاستخفاف والعداوة والبغض والى هذا المذهب ميل ابن الروندي وبشر المريسي قالا الايمان هو التصديق بالقلب واللسان جميعاً والكفر هو الجحود والانكار والسجود للشمس والقمر والصنم ليس بكفر في نفسه ولكنه علامة الكفر الصالحية اصحاب صالم بن عمرو الصالحي ومحمد بن شبيب وابو شمر وغيلان كلهم جمعوا بين القدر والارجا ونحن وإن شرطنا إن نورد مذاهب المرجية الخالصة الا انه بدا لنا في هولاً لانفرادهم عن المرجية باشياء فاما الصالحي فقال الايمان هو المعرفة بالله تعالى على الاطلاق وهو إن للعالم صانعًا فقط والكفر هو الجمهل به على الاطلاق - قال وقول القائل ثالث ثلثة ليس بكفر لكنه لا يظهر الا من كافر وزعم أن معرفة الله تعالى هو المحبّة والخضوع له ويصح ذلك مع جحد الرسول ويصح في العقل أن يومن بالله ولا يومن برسوله غير أن الرسول عليه السلم قد قال من لا يومن بي فليس بمومن بالله تعالى وزعم أن الصلاة ليست بعبائة لله تعالى وانه لا عبادة الا الايمان به وهو معرفته وهو خصلة واحدة لا يزيد ولا ينقص وكذلك الكفر خصلة واحدة لا يزيد ولا ينقص واما ابو شمر المرجى القدري فانه زعم أن الإيمان هو المعرفة بالله عز وجل والمعبة والخضوع له بالقلب والاقرار به أنه وأحد ليس كمثله شي ما لم يقم عليه حجة الانبياء عليهم السلم فاذا قامت المعجة فالاقرار يهم وتصديقهم من الإيمان والمعرفة والاقرار بما جاوًا به من عند الله غير داخل في الإيمان الاصلي وليس كل خصلة من حضال الإيمان أيماناً ولا بعض ايمان وأذا اجتمعت كانت كلها ايماناً وشرط في خصال الإيمان معرفة العدل يريد به القدر خيرة وشرة من العبد من غير أن يضاف اليمان معرفة العدل يريد به القدر خيرة وشرة من العبد من ألمرجية زعم أن الايمان هو المعرفة الثانية بالله والمعرفة الاولي فطرية ضرورية فالمعرفة علي أصله وبما جاء من عند الله والمعرفة الأولي فطرية ضرورية فالمعرفة علي أصله نوعان فطرية وهو علمه بان للعالم صانعاً ولنفسه خالقاً وهذة المعرفة لا تسمّي ايماناً أنما الايمان هو المعرفة الثانية المكتسبة

تتمة رجال المرجية كما نقل الحسن بن محمد بن علي بن ابي طالب وسعيد بن جبير وطلق بن حبيب وعمرو بن مرة وصحارب بن دثار ومقاتل بن سليمان وذر وعمرو بن ذر وحماد بن ابي سليمان وابو حنيفة وابو يوسف وصحمد بن الحسن وقديد بن جعفر وهولاء كلهم ائمة الحديث لم يكفروا اصحاب الكبائر بالكبيرة ولم يحكموا بتخليدهم في الفار خلافًا للخوارج والقدرية

الشيعة هم الذين شايعوا علياً عليه السلم علي الخصوص وقالوا بامامته وخلافته نصاً ووصية اما جليًا او خفيًا واعتقدوا ان الامامة لا تخرج من اولادة وان خرجت فبظلم يكون من غيرة او بتقية من عندة قالوا وليست الامامة قضية مصلحية تناط باختيار العامة وينتصب الامام بنصبهم بل هي قضية اصولية هو ركن

الدين لا يجوز للرسول عليه السلم اغفائه واهمائه ولا تفويضه الي العامة وارسائه ويجمعهم القول بوجوب التعيين و التنصيص وثبوت عصمة الائمة وجوباً عن الكبائر والصغائر والقول بالتولي والتبري قولًا وفعلًا وعقداً الا في حال التقية ويخالفهم بعض الريدية في ذلك ولهم في تعدية الامامة كلام وخلاف كثير وعند كل تعدية وتوقف مقالة ومذهب وخبط وهم خمس فرق كيسانية وزيدية وامامية وغلاة واسمعيلية وبعضهم يميل في الاصول الي الاعتزال وبعضهم الى التشبيه إلى السنة وبعضهم الى التشبيه

الكيسانية اصحاب كيسان مولي امير المومنين علي عليه السلم وقيل تلميذ للسيد محمد بن الحنفية يعتقدون فيه اعتقاداً بالغاً من احاطته بالعلوم كلها واقتباسه من السيدين الاسرار بجملتها من علم التاويل والباطن وعلم الآفاق والانفس ويجمعهم القول بان الدين طاعة رجل حتى حملهم ذلك علي تاويل الاركان الشرعية من الصلوة والصيام والزكوة والحج وغيرها علي رجال فحمل بعضهم علي علي ترك القضايا الشرعية بعد الوصول الي طاعة الرجل وحمل بعضهم علي ضعف الاعتقاد بالقيمة وحمل بعضهم علي القول بالتناسخ والحلول والرجعة بعد الموت فمن مقتصر علي واحد معتقد انه لا يموت ولا يجوز ان يموت حتي يرجع ومن معدٍ حقيقة الامامة الي غيرة ثم متحسر عليه متحير فيه ومن مدّع حكم الامامة وليس من الشجرة وكلهم حياري منقطعون ومن اعتقد ومن مدّع حكم الامامة وليس من الشجرة وكلهم حياري منقطعون ومن اعتقد ان الدين طاعة رجل ولا رجل له فلا دين له و نعوذ بالله من الحيرة والحور بعد

مسترك المختارية اصحاب المختارين عبيد كان خارجيًا ثم صار زبيريًا ثم صار شيعيًا

وكيسانياً قال بامامة محمد بن الحنفية بعد على وقيل لا بل بعد الحسن والعسين وكان يدعو الناس الية ويظهر انة من رجالة ودعاته ويذكر علوماً مزخرفة ينوطها به ولما وقف محمد بن الحنفية على نلك تبرأ منه واظهر لاصحابه انه انما نمس على الخلق ذلك ليتمشى امره ويجتمع الناس عليه وانما انتظم له ما انتظم بامرين احدهما انتسابه الى محمد بن الحنفية علمًا ودعوة والثاني قيامه بثار الحسين عليه السلم واشتغاله ليلا ونهاراً بقتال الظلمة الذين اجتمعوا على قتل الحسين فمن مذهب المختار انه يجوز البدا على الله تعالى والبدا له معان البدا في العلم وهو ان يظهر له خلاف ما علم ولا اظنَّ عاقلًا يعتقد هذا الاعتقاد والبدا في الارادة وهو ان يظهر له صواب على خلاف ما اراد وحكم والبدا في الامروهو ان يامر بشي ثم يامر بعدة بخلاف ذلك ومن لم يجوز النسخ ظنّ أن الاوامر المختلفة في الاوقات المختلفة متناسخة وانما صار المختار الى اختيار القول بالبدا لانه كان يدعى علم ما يحدث من الاحوال اما بوحى يوحى الية واما برسالة من قبل الامام فكان اذا وعد اصحابه بكون شي وحدوث حادثة فان وافق كونه قوله جعله دليلاً على صدق دعواه وان لم يوافق قال قد بدا لربكم وكان لا يفرق بين النسخ والبدا قال اذا جاز النسخ في الاحكام جاز البدا في الاخبار وقد قبل ان السيد محمد بن الحنفية تبرّأ من المختار حين وصل اليه انه قد لبس على الناس انه من دعاته ورجاله وتبرأ من الضلالات التي ابتدعها المختار من التاويلات الفاسدة والمخاريق المموهة فمن مخاريقه انه كان عنده كرسي قديم قد غشّاه بالديباج وزيّنه بانواع الزينة وقال هذا من ذخائر امير المومنين على عليه

السلم وهو عندنا بمنزلة التابوت لبني اسرائيل فكان اذا حارب خصومه يضعه في براج الصف ويقول قاتلوا ولكم الظفر والنصرة وهذا الكرسي محله فيكم محل التابوت في بني اسرائيل وفيه السكينة والبقية والملائكة من فوقكم ينزلون مدداً لكم وحديث الحمامات البيض التي ظهرت في الهوا وقد اخبرهم قبل ذلك بان الملائكة تنزل على صورة الحمامات البيض معروف والاسجاع التي الفها ابرد تاليف مشهور وانما حملة على الانتساب الى صحمد بن الحنفية حسن اعتقاد الناس فيه وامتلاء القلوب بحبته والسيد كان كثير العلم عزيز المعرفة وقاد الفكر مصيب المحاطر في العواقب قد اخبرة امدر المومنين عن احوال الملاحم واطلعه على مدارج المعالم قد اختار العزلة وآثر الخمول على الشهرة وقد قيل انه كان مستودعًا علم الامامة حتى سلم الامانة الى اهلها وما فارق الدنيا حتي اقرها في مستقرها وكان السيد الحميري وكثير الشاعر من شيعته قال كثير فيه

> ولاة الحق اربعة سوآء هم الاسباط ليس بهم خفآء وسبط غيبته كربيآ يقود الخيل يقدمه اللوآء يغيب ولا يري فيهم زماناً برضوي عنده عسل ومآء

الا أن الائمة من قريش على والثلثة من بنيه فسبط سبط ايمان وبر وسبطلا يذوق الموت حتي

وكان السيد الحميري ايضاً يعتقد انه لم يمت وانه في جبل رضوي بين اسد ونمر يحفظانه وعنده عينان نضّاختان تجريان بماء وعسل ويعود بعد الغيبة فيملُّ العالم عدلًا كما ملئت جورًا وهذا هو الاول حكم بالغيبة والعودة بعد الغيبة.

حكم به الشيعة وجري ذلك في بعض الجماعة حتى اعتقدوه ديناً وركناً من الكان التشييع ثم اختلف الكيسانية بعد انتقال محمد بن العنفية في سوق الامامة وصار كل اختلاف مذهباً

الهاشمية اتباع ابي هاشم بن محمد بن الحنفية قالوا بانتقال محمد بن الحنفية الى رحمة الله ورضوانه وانتقال الامامة منه الي ابنه ابي هاشم قالوا فانه افضي اليه اسرار العلوم واطلعه على مناهم تطبيق الافاق على الانفس وتقدير التنزيل على التاويل وتصوير الظاهر على الباطن قالوا أن لكل ظاهر باطنًا ولكل شخص روحًا ولكل تنزيل تاويلًا ولكل مثال في هذا العالم حقيقة في ذلك العالم والمنتشر في الافاق من الحكم والاسرار مجتمع في الشخص الانساني وهو العلم الذي استأثر على عليه السلم به ابنه صحمد بن الحنفية وهو افضي ذلك السر الى ابنه ابي هاشم وكل من اجتمع فيه هذا العلم فهو الامام حقًّا واختلف · بعد ابي هاشم شيعته خِمِسِ فرق قالت فرقة أن إيا هاشم مات منصرفاً من الشام بارض الشراة واوصى الى محمد بن على بن عبد الله بن عباس والمجرت في اولادة الوصية حتى صارت الخلافة الي ابي العباس قالوا ولهم في المخلافة حتى التصال النسب وقد توفي رسول الله صلي الله عليه وسلم وعمة العباس اولى بالوراثة وفرقة قالت أن الإمامة بعد موت أبي هاشم لابن أخيه الحسن بن علي بن محمد بن الحنفية وفرقة قالت لا بل أن أبا هاشم أوصي الي اخيه على بن محمد وعلي اوصي الي ابنه الحسن فالامامة عندهم في بني المعنفية لا تحرج الى غيرهم وفرقة قالت أن أبا هاشم أوصى ألى عبد الله بن عمرو بن حرب الكندي وان الامامة خرجت من بني هاشم الى عبد الله

وتحوّلت روح ابى هاشم اليه والرجل ما كان يرجع الي علم وديانة فاطلع بعض القوم على خيانته وكذبه فاعرضوا عنه وقالوا بامامة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب وكان من مذهب عبد الله أن الارواح تتناسخ من شخص الى شخص وان الثواب والعقاب في هذه الشخاص اما اشخاص بني ادم واما اشخاص الحيوانات قال وروح الله تفاسخت حتى وصلت اليه وحلت فيه والدعي الالهية والنبوة معا وانه يعلم الغيب فعبده شيعته الحمقى وكفروا بالقيامة العتقادهم أن التناسخ يكون في الدنيا والثواب والعقاب في هذه الاشخاص وتاول قوله تَعَالَي لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيماً طَعِمُوا الاية على أن من وصل الي الامام وعرفه ارتفع عنه الحرج في جميع ما يطعم ووصل الى الكمال والبلاغ وعنه نشات الخرمية والمزدكية بالعراق وهلك عبد الله بخراسان وافترقت اصحابه فمنهم من قال أنه بعد حتى لم يمت ويرجع ومنهم من قال بل مات وتحوّلت روحه الى اسحق بن زيد بن المحارث الانصاري وهم المحارثية الذين يبيحون المحرمات ويعيشون عيش من لا تكليف عليه وبين اصحاب عبد الله بن معاوية وبين اصحاب محمد بن على خلاف شديد في الامامة فان كل واحد منهما يدّعي الوصية من ابي هاشم اليه ولم يثبت الوصية على قاعدة تعتمد

البنانية اتباع بنان بن سمعان النهدي قالوا بانتقال الامامة من ابي هاشم اليه وهو من الغلاة القائلين بالهية امير المومنين علي عليه السلم قال حل في علي جزء الهي واتحد بجسده فيه كان يعلم الغيب اذا اخبر عن الملاحم وصم الخبر وبه كان يحارب الكفار وله النصرة والظفر وبه قلع باب خيبر وعن

هذا قال والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية ولا بحركة غذائية ولكن قلعته بقوة ملكوتية بنور ربها مضيئة فالقوة الملكوتية في نفسه كالمصباح في المشكاة والنور الالهي كالنور في المصباح قال وربما يظهر على في بعض الازمان وقال في تفسير قوله تعالى هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيبُهُمْ ٱللَّهُ فِي ظُلَلِ مِنَ ٱلْغَمامِ اراد به عليًّا فهو الذي يأتي في ظلل والرعد صوته والبرق تبسمه ثم ادَّعي بنان انه قد انتقل اليه الجزِّرُ الالهي بنوع من التناسم: ولذلك استحق ان يكون اماماً وخليفة وذلك الجزء هو الذي استحق به ادم سجود الملائكة وزعم ان معبودة على صورة انسان عضوًا فخواً جزواً فجزواً وقال يهلك كله الا وجهه لقوله تعالى كُلِّ شَيْء هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ومع هذا المنوي الفاحش كتب الى محمد بن على بن الحسين الباقر ودعاء الى نفسه وفي كتابه اسلم تسلم وترتقى من سلم فانك لا تدري حيث يجعل الله النبوة فامر الباقر أن ياكل الرسول قرطاسه الذي جاء به فاكله فمات في الحال وكان اسم الرسول عمر بن ابي عفيف وقد اجتمعت طائفة على بنان بن سمعان ودانوا بمذهبه فقتله خالد بن عبد الله القسري على ذلك

الرزامية اتباع رزام بن ساقوا الامامة من علي الي ابنه محمد ثم الي ابنه ابي هاشم ثم منه الي علي بن عبد الله بن عباس بالوصية ثم ساقوها الي محمد بن علي واوصي محمد الي ابنه ابرهيم الامام وهو صاحب ابي مسلم الذي دعاة اليه وقال بامامته وهولا ظهروا بخراسان في ايام ابي مسلم حتي قيل ان ابا مسلم كان علي هذا المذهب لانهم ساقوا الامامة الي مسلم فقالوا له حظّ في الامامة واتعوا حلول روح الاله فيه ولهذا آيدة علي

بني امية حتى قتلهم عن بكرة ابيهم وقائوا بتناسخ الارواح والمقنع الذي الدي الالهية لنفسه علي صغاريتي اخرجها كان في الاول علي هذا المذهب وتابعة مبيضة ما وراء النهر وهولاء صفف من الخرمية دانوا بترك الفرائض وقائوا الدين معرفة الامام فقط ومنهم من قال الدين امران معرفة الامام واداء الامانة ومن حصل له الامران فقد وصل الي حال الكمال وارتفع عنه التكليف ومن هولاء من ساق الامامة الي صحمد بن علي بن عبد الله بن عباس من ابي هاشم بن محمد بن الحنفية وصية اليه لا من طريق اخر وكان ابو مسلم صاحب الدولة علي مذهب الكيسانية في الاول واقتبس من دعاتهم العلوم ماتي اختصوا بها واحس منهم ان هذه العلوم مستودعة فيهم وكان يطلب المستقر فيه فنفذ الي الصادق جعفر بن محمد الي قد اظهرت الكلمة ودعوت الناس عن موالاة بني امية الي موالاة اهل البيت فان رغبت فيه فلا مزيد علياب من محمد وقده الناس عن موالاة بني امية الي موالاة اهل البيت فان رغبت فيه فاد الي ابي العباس بن محمد وقده الخلافة

الزيدية اتباع زيد بن علي بن الحسين بن علي عليه السلم ساتوا الامامة في الولاد فاطمة عليها السلم ولم يجوزوا ثبوت امامة في غيرهم الا انهم جوزوا ان يكون كل فاطمي عالم زاهد شجاع سخي خرج بالامامة يكون اماماً واجب الطاعة سواء كان من اولاد الحسن او من اولاد الحسين وعن هذا قالت طائفة منهم بامامة محمد وابرهيم الامامين ابني عبد الله بن الحسن بن الحسين الذين خرجا في ايام المنصور وقتلا علي ذلك وجوزوا خروج امامين في قطرين يستجمعان هذه الخصال ويكون كل واحد منهما واجب الطاعة وزيد بن علي لما كان مذهبه هذا

المذهب اراد ان يحصّل الاصول والفروع حتى يتحتّى بالعلم فتلمذ في الاصول لواصل بن عطاء الغزال رأس المعتزلة مع اعتقاد واصل بان جدّة على بن ابي طالب في حروبه التي جرت بينه وبين اصحاب الجمل واصحاب الشام ما كان على يقين من الصواب وان احد الفريقين منهما كان على الخطاء لا بعينه فاقتبس منه الاعتزال وصارت أصحابه كلها معتزلة وكان من مذهبه جواز امامة المفضول مع قيام الافضل فقال كان على بن ابي طالب افضل الصحابة الا أن الخلافة فوضت الي أبي بكر لمصلحة راوها وقاعدة دينية راعوها من تسكين نائرة الفتنة وتطييب قلوب العامة فان عهد الحروب التي جرت في ايام النبوة كان قريبًا وسيف امير المومنين على عليه السلم عن دماء المشركين من قريش لم يجفّ بعد والضغائن في صدور القوم من طلب الثار كما هي فما كانت القلوب تميل اليه كل الميل ولا تنقاد له الرقاب كل الانقياد وكانت المصلحة أن يكون القيام بهذا الشأن من عرفوه باللين والتودد والتقدم بالسن والسبق في الاسلام والقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم الا تري انه لما اراد في مرضه الذي مات فيه تقليد الامر عمر بن الخطاب رضى الله عنه زعق الناس وقالوا لقد وليت علينا فظًّا غليظًا فما كانوا يرضون بامير المومنين عمر لشدة وصلابة وغلظ له في الدين وفظاظة على الاعداء حتى سكّنهم ابو بكر رضى الله عنه وكذلك يجوز أن يكون المفضول أماماً والافضل قائم فيراجع اليه في الاحكام و يحكم بحكمه في القضايا ولما سمعت شيعة الكوفة هذه المقالة منه وعرفوا انه لا يتبراً عن الشيخين رفضوه حتي اتى قدره عليه فستميت رافضة وجرت بينه وبين اخيه محمد الباقر مفاظرة لا من

هذا الوجه بل من حيث كان يتلمَّذ لواصل بن عطاء ويقتبس العلم ممن يجوز الخطاء على جدّه في قتال الناكثين والقاسطين ومن يتكلم في القدرعلي غير ما فهب اليه اهل البيت ومن حيث انه كان يشترط الخروج شرطًا في كون الامام اماماً حتى قال له يوماً على قضية مذهبك والدك ليس بامام فانه لم يخرج قط ولا تعرّض للخروج ولما قتل زيد بن علي وصلب قام بالامامة بعدة يحيي بن زيد ومضى الى خراسان واجتمعت عليه جماعة كثيرة وقد وصل اليم الخبر من الصادق جعفر بن محمد رضى الله عنه بانه يقتل كما قتل ابوه ويصلب كما صلب ابوه فجري عليه الامركما اخبر وقد فوص الامر بعده الي محمد وابراهيم الامامين وخرجا بالمدينة ومضى ابراهيم الى البصرة واجتمع الناس عليهما فقتلا ايضًا واخبرهم الصادق بجميع ما تمّ عليهم وعرفهم أن أباه عليهم السلم اخبروه بذلك كله وان بني امية يتطاولون على الناس حتي لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها وهم يستشعرون بغض اهل البيت ولا يجوزان يخرج واحد من اهل البيت حتى يانن الله تعالى بزوال ملكهم وكان يشير الى ابي العباس وابي جعفر ابني محمد بن على بن عبد الله بن العباس انا لا نخوض في الامرحقي يتلاعب بها هذا واولادة اشارة الى المنصور فزيد بن على قتل بكناسة الكونة قتله هشام بن عبد الملك ويحيي بن زيد قتل جوزجان خراسان قتله اميرها ومحمد الامام قتله بالمدينة عيسى بن ماهان وابراهيم الامام قتل بالبصرة امر بقتلهما المنصور ولم ينتظم امر الزيدية بعد ذلك حتى ظهر بخراسان ناصر الاطروش فطلب مكانه ليقتل فاختفى واعتزل الى بلاد الديلم والجبل ولم يتحلوا بدين الاسلام بعد فدعي الناس دعوة الي الاسلام علي مذهب زيد بن علي فدانوا بذلك ونشأوا عليه وبقيت الريدية في تلك البلاد ظاهرين وكان يخرج واحد بعد واحد من الأئمة ويلي امرهم وخالفوا بني اعمامهم من الموسوية في مسائل الاصول ومالت اكثر الزيدية بعد ذلك عن القول بامامة المفضول وطعنت في الصحابة طعن الامامية وهم اصناف ثلثة جارودية وسليمانية وبترية والصالحية منهم والبترية على مذهب واحد

المجارودية اصحاب ابي الجارود زعموا ان النبي صلى الله عليه وسلم نص علي على علية السلم بالوصف دون التسمية والامام بعدة على والناس قصروا حيث لم يتعرفوا الوصف ولم يطلبوا الموصوف وانما نصبوا ابا بكر باختيارهم فكفروا بذلك وقد خالف ابو الجارود في هذه المقالة امامة زيد بن على فانه لم يعتقد بهذا الاعتقاد واختلفت الجارودية في التوقف والسوق فساق بعضهم الامامة من على الى الحسن ثم الى الحسين ثم الي على بن الحسين زين العابدين ثم الى زيد بن على ثم منة الى الامام محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسين وقالوا بامامته وكان ابو حنيفة رحمة الله على بيعته ومن جملة شيعته حتي رفع الامرالي المنصور فحبسة حبس الابد حتي مات في الحبس وقيل انه انما بايع صحمد بن عبد الله الامام في ايام المنصور ولما قتل صحمد بالمدينة بقى الامام ابو حذيفة على تلك البيعة يعتقد موالاة اهل البيت فرفع حاله الى المنصور فتم عليه ما تم والذين قالوا بامامة محمد الامام اختلفوا فمنهم من قال انه لم يقتل وهو بعد حتى وسيخرج فيملاً الارض عداً ومنهم من اقر بموتة وساق الامامة الي محمد بن القسم بن علي بن الحسين بن على صاحب الطالقان وقد أسر في ايام المعتصم وحمل اليه فحبسه في دارة حتى مات ومنهم من قال بامامة يحيي بن عمر صاحب الكوفة فغرج ودعا الناس واجتمع عليه خلق كثير وقتل في ايام المستعين وحمل رأسه الي محمد بن عبد الله بن ظاهر حتى قال فيه بخس العلوية

قتلت اعزّ من ركب المطايا وجيئتك استلينك في الكلام وعزّ على القاك الا وفيما بيننا حد الحسام وهو يحيي بن عمر بن يحيي بن الحسين بن زيد بن على واما ابو الجارود فكان يسمى سرحوب سماة بذلك ابو جعفر محمد بن على الباقر رضى الله عنه وسرحوب شيطان اعمى يسكن البصر قاله الباقر تفسيراً ومن اصحاب ابي الجارود فضيل الرسان وابو خالد الواسطى وهم مختلفون في الاحكام والسير فزعم بعضهم أن علم ولد الحسن والحسين عليهما السلم كعلم الذبي صلى الله عليه وسلم فيحصل لهم العلم قبل التعلم فطرة وضرورة وبعضهم يزعم أن العلم مشترك نيهم وفي غيرهم وجانر أن يوخد عنهم وعن غيرهم من العامة السليمانية اصحاب سليمان بن جرير وكان يقول ان الامامة شوري فيما بين المخلق ويصم أن ينعقد بعقد رجلين من خيار المسلمين وانها تصم في المفضول مع وجود الافضل واثبت امامة ابي بكر وعمر حقاً باختيار الامَّة حقاً اجتهادياً وربِما كان يقول ان الامة اخطأت في البيعة لهما مع وجود على خطاءً لا يبلغ درجة الفسق وذلك الخطاء خطاء اجتهادي غير انه طعن في عثمان للاحداث التي احدثها واكفره بذلك واكفر عائشة والربير وطلحة باقدامهم على قتال على ثم انه طعن في الرافضة فقال ان ائمة الرافضة قد وضعوا مقالتين لشيعتهم لا يظهر احد قط عليهم احدبهما القول بالبدا فاذا اظهروا قولًا انه سيكون لهم قوة

وشوكة وظهور ثم لا يكون الامر على ما اخبروه قالوا بدا الله تعالى في ذلك والثانية التقية وكل ما ارادوا تكلموا به فاذا قيل لهم ذلك ليس بحق وظهر لهم البطلان قالوا انما قلفاه تقية وفعلفاه تقية وتابعه على القول بجواز امامة المفضول مع قيام الافضل قوم من المعتزلة منهم جعفر بن مبشر وجعفر بن حرب وكثير النوي وهو من اصحاب الحديث قالوا الامامة من مصالم الدين ليس يحتاج اليها لمعرفة الله تعالى وتوحيده فان فلك حاصل بالعقل لكنها يحتلج اليها لاقامة الحدود والقضا بين المتحاكمين وولاية اليتامي والايامي وحفظ البيضة واعلاء الكلمة ونصب القتال مع اعداء الدين وحتى يكون للمسلمين جماعة ولا يكون الامر فوضي بين العامة فلا يشترط فيها ان يكون الامام افضل الامة علمًا واقدمهم رايًا وحكمة اذا الحاجة تنسد بقيام المفضول مع وجود الفاضل والافضل ومالت جماعة من اهل السنة الى ذلك حقي جوّروا ان يكون الامام غير مجتهد ولا خبير بمواقع الاجتهاد ولكن يجب أن يكون معة من يكون من أهل الاجتهاد فيراجعه في الاحكام ويستفتى منة في الحلال والحرام ويجب أن يكون في الجملة ذا رأي متين وبصر في الحوالث نافذ الصائمية اصحاب الحسن بن صالم بن حى والبترية اصحاب كثير النوي الابتر وهما متفقان في المذهب وقولهم في الامامة كقول السليمانية الا انهم توقفوا في امر عثمان أهو مومن أم كافر قالوا أذا سمعنا الاخبار الواردة في حقة وكونه من العشرة المبشرين بالجنة قلنا يجب أن يحكم بصحة اسلامه وأيمانه وكونه من أهل الجنة وأذا راينا الأحداث التي أحدثها من استهتاره بتربية بني امية وبني مروان واستبداده بامور لم توافق سيرة الصحابة قلنا يجب ان يحكم

بكفرة فتحبّرنا في امرة وتوقفنا في حاله ووكلناه الى احكم الحاكمين واما علي فهو افضل الغاس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم واولاهم بالامامة لكنه سلم الامر لهم راضياً وفوض الامر اليهم طائعًا وترك حقه راغبًا فحن راضون بما رضى مسلمون لما سلم لا يحلُّ لنا غير ذلك ولو لم يرض على بذلك لكان ابو بكرهالكًا وهم الذين جّرزوا امامة المفضول وتاخير الفاضل والانضل اذا كان الافضل راضياً بذلك وقالوا من شهر سيفة من اولاد الحسن والحسين وكان عالماً زاهداً شجاعاً فهو الامام وشرط بعضهم صباحة الوجه ولهم خبط عظيم في امامين وجد فيهما هذه الشرائط وشهرا سيفهما ينظر الى الافضل والازهد وان تساويا ينظر الى الامتن رأيا والاحزم امرًا وان تساويا تقابلًا فينقلب الامر عليهم كلًّا ويعود الطُّلب جدعًا والامام ملموماً والامير مامورًا ولو كانا في قطرين انفرد كل واحد منهما بقطرة ويكون واجب الطاعة في قومه ولو افتي احدهما بخلاف ما يفتي الاخر كان كل واحد منهما مصيبًا وإن افتي باستحلال دم الامام الاخر واكثرهم في زماننا مقلَّدون لا يرجعون الى راي واجتهاد اما في الاصول فيرجعون الى راي المعتزلة حذو القذة بالقذة ويعظّمون أئمة الاعتزال اكثر من تعظيمهم ائمة اهل البيت واما في الفروع فهم على مذهب ابي حذيفة الافي مسائل قليلة يوافقون فيها الشافعي والشيعة رجال الزيدية ابو الجارود زياد بن المنذر العبدي جعفر بن محمد والحسن بن صالح ومقاتل بن سليمان والداعى ناصر الحق الحسن بن على بن الحسن بن زيد بن عمرو بن الحسين بن علي والداعي الاخر صاحب طبرستان الحسين بن زيد بن محمد بن اسمعيل بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على ومحمد بن نصر

أ الامامية هم القائلون بامامة علي عليه السلم بعد الذي صلي الله عليه وسلم نصًّا ظاهرًا وتعدينًا صادقًا من غير تعريض بالوصف بل اشارة اليه بالعدى قالوا وما كان في الدين والاسلام امر اهم من تعيين الامام حتي يكون مفارقته الدنيا على فراغ قلب من امر الامة فانه أذا بعث لرفع الخلاف وتقرير الوفاق فلا يجوز ان يفارق الامة ويتركهم هملًا يري كل واحد منهم رايًا ويسلك كل واحد طريقاً لا يوافقه في ذلك غيرة بل يجب ان يعين شخصاً هو المرجوع اليه وينسّ علي واحد هو الموثوق به والمعول عليه وقد عين عليًا عليه السلم في مواضع تعريضاً وفي مواضع تصريحاً اما تعريضاته فمثل ان بعث ابا بكر ليقرآ سورة البراءة على الناس في المشهد وبعث بعد عليًا ليكون هو القارئ عليهم والمبلّغ عنه اليهم وقال نزل على جبريل فقال يبلغه رجل منك أو قال من تومك وهو يدل على تقديمه عليًا عليه السلم ومثل ما كان يومر على إلى بكر وعمر غيرهما من الصحابة في البعوث وقد امّر عليهما عمرو بن العاص في بعث واسامة بن زید فی بعث وما امّر علی علی احداً قط واما تصریحاته فمثل ما جری فی نأناة الاسلام حين قال من الذي يبايعني على ماله فبايعته جماعة ثم قال من الذي يبايعني على روحه وهو وصيّ ووليّ هذا الامر من بعدي فلم يبايعه احد حتي مد امير المومنين على عليه السلم يدة اليه فبايعة على روحة روقى بذلك حتى كانت قريش تعيّر ابا طالب انه امّر عليك ابنك ومثل ما جري في كمال الاسلام وانتظام الحال حين نزل قوله تعالى يَا أَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بِلَّغَ مَا أَنْزِلَ اللَّكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالتَّهُ فلما وصل الى غديرخم امر بالدوجات فقمن وناداوا الصلوة جامعة ثم قال عليه السلم وهو على الرجال من كفت مولاه

فعلى مولاة اللهم والِ من والاة وعادِ من عاداة وانصر من نصرة واخذل من خذله وادر الحتى معم حيث دار الاهل بلغت ثلثاً فالاعت الامامية ان هذا نص صريح فانا ننظر من كان النبي صلي الله علية وسلم مولى له وباي معني فنطرد ذلك في حق على وقد فهمت الصحابة من التولية ما فهمناه حق قال عمر حین استقبل علیاً طوبی لك یا علی اصحت مولی كل مومن ومومنة قالوا وقول الغبي عليه السلم اقضاكم على نصّ في الامامة فان الامامة لا معني لها الا أن يكون أقضي القضاة في كل حادثة الحاكم على المتخاصمين في كل واقعة وهو معني قوله تعالى أُطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلَّرَصُولَ وَأُولَى ٱلْأَمْرِ مِنْكُمْ فاولي الامر من اليه القضا والحكم حتى وقى مسئلة الخلافة لما تخاصمت المهاجرون والانصار كان القاضى في ذلك هو امير المومنين على دون غيرة فان النبي صلى الله عليه وسلم كما حكم لكل واحد من الصحابة باخص وصف له فقال افرضكم زيد اقرأكم ابي اعرفكم بالحلال والعرام معان كذلك حكم لعلى باخص وصف وهو قوله اتضاكم علي والقضا يستدعى كل علم وليس كل علم يستدعى القضا ثم ان الامامية تخطّت عن هذه الدرجة الي الوقيعة في كبار الصحابة طعناً وتكفيراً واقله ظلمًا وعدوانًا وقد شهدت نصوص القرآن على عدالتهم والرضا من جملتهم قال الله تعالى لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتُ ٱلشَّجَرَةِ وكانوا اذ ذاك الفًا واربع ماية وقال تعالى ثفاة على المهاجرين والانصار والذين اتَّبعوهم باحسان وَالسَّابِقُونَ ٱلْأَوُّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُمْ بِاحْسَانِ رَضَى ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ وقال لَقَدْ تَابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَار ٱلَّذِينَ ٱلَّبَعُودُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ وقال وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ

خُلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وفي ذلك دليل على عظم قدرهم عند الله وكرامتهم ودرجتهم عند الرسول فليت شعري كيف يستجيز نبو دين الطعن فيهم ونسبة الكفر اليهم وقد قال النبي عليه السلم عشرة في الجنة ابوبكروعمر وعثمان وعلى وطلحة والربير وسعد وسعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف وابو عبيدة الجرام الى غير ذلك من الاخبار الواردة في حق كل واحد منهم على الانفراد وإن نقلت هناة من بعضهم فليتدبر النقل فان اكاذيب الروافض كثيرة ثم أن الاملمية لم يثبتوا في تعدين الأئمة بعد الحسن والحسين وعلى بن الحسين على راي واحد بل اختلافاتهم اكثر من اختلافات الفرق كلها حتى قال بعضهم أن نيفًا وسبعين فرقة من الفرق المذكورة في الخبر هو في الشيعة خاصة ومن عداهم فهم خارجون عن الامة وهم متَّفقون في سوق الامامة الي جعفر بن محمد الصادق مختلفون في المنصوص علية بعدة من اولادة اذ كانت له خمسة اولاد وقيل ستة محمد واصحاق وعبد الله وموسي واسمعيل وعلى ومن أدعى مفهم النص والتعيين صحمد وعبد الله وموسي واسمعيل ثم منهم من مات واعقب ومنهم من لم يعقب ومنهم من قال بالتوقف والاننظار والرجعة ومنهم من قال بالسوق والتعدية كما سياتي اختلافاتهم عند ذكر طائفة طائفة وكانوا في الاول على مذهب ائمتهم في الاصول ثم لما اختلفت الروايات عن ائمتهم وتمادي النرمان اختار كل فرقة طريقة وصارت الامامية بعضها معتزلة اما وعيدية واما تفضيلية وبعضها اخبارية اما مشبهة واما سلفية ومن ضل الطريق وتالا لم يبال الله به في أي وادٍ هلك

الماقرية والعفوية الواقفة اصحاب ابي جعفر محمد بن علي الباقر وابنه جعفر

فعلى مولاة اللهم وال من والاة وعاد من عاداة وانصر من نصرة واخذل من خذله وادر الحتى معم حيث دار الاهل بلغت ثلثاً فالنعت الامامية ان هذا نص صريح فانا ننظر من كان النبي صلي الله علية وسلم مولى له وباي معني فنطرد ذلك في حق على وقد فهمت الصحابة من التولية ما فهمناه حقي قال عمر حين استقبل عليًا طوبي لك يا علي اصبحت مولي كل مومن ومومنة قالوا وقول النبي عليه السلم اقضاكم على نصّ في الامامة فان الامامة لا معني لها الا أن يكون أقضي القضاة في كل حادثة الحاكم على المتخاصمين في كل واقعة وهو معني قوله تعالى أُطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلْرَسُولَ وَأُولَى ٱلْأَمْر مِنْكُمْ فاولي الامر من اليه القفا والحكم حتى وقى مسئلة الخلافة لما تخاصمت المهاجرون والانصار كان القاضى في ذلك هو امير المومنين على دون غيره فان النبي صلى الله عليه وسلم كما حكم لكل واحد من الصحابة باخص وصف له فقال افرضكم زيد اقرأكم ابي اعرفكم بالحلال والعرام معاذ كذلك حكم لعلى باخص وصف وهو قوله اتضاكم على والقضا يستدعى كل علم وليس كل علم يستدعى القضا ثم ان الامامية تخطَّت عن هذه الدرجة الى الوقيعة في كبار الصحابة طعناً وتكفيراً واقله ظلمًا وعدواناً وقد شهدت نصوص القرآن على عدالتهم والرضا من جملتهم قال الله تعالى لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِلِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتُ ٱلشَّجَرَةِ وكانوا اذ ذاك الفًا واربع ماية وقال تعالى ثفاة على المهاجرين والانصار والذبين اتَّبعوهم باحسان وْالسَّابِقُونْ ٱلْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وْالْأَنْصَارِ وْٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُمْ باحْسَانِ رَضَى ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ وقال لَقَدْ تَابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَصَار ٱلَّذِينَ ٱلَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ وقال وَعَد ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ

لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وفي ذلك دليل علي عظم قدرهم عند الله وكرامتهم ودرجتهم عند الرسول فليت شعري كيف يستجيز نبو دين الطعن فيهم ونسبة الكفر اليهم وقد قال النبي عليه السلم عشرة في الجنة ابوبكروعمر وعثمان وعلى وطلحة والربير وسعد وسعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف وابو عبيدة الجراج الى غير ذلك من الاخبار الواردة في حق كل واحد منهم على الانفراد وإن نقلت هناة من بعضهم فليتدبر النقل فان اكاذيب الروافض كثيرة ثم أن الامامية لم يثبتوا في تعدين الأئمة بعد الحسن والحسين وعلى بن الحسين على راي واحد بل اختلافاتهم اكثر من اختلافات الفرق كلها حتى قال بعضهم أن نيفًا وسبعين فرقة من الفرق المذكورة في الخبر هو في الشيعة خاصة ومن عداهم فهم خارجون عن الامة وهم متَّفقون في سوق الامامة الي جعفر بن محمد الصادق مختلفون في المنصوص علية بعدة من اولادة اذ كانت له خمسة اولاد وقيل ستة محمد واصحاق وعبد الله وموسي واسمعيل وعلى ومن أدعى منهم النص والتعيين محمد وعبد الله وموسى واسمعيل ثم منهم من مات واعقب ومنهم من لم يعقب ومنهم من قال بالتوقف والاننظار والرجعة ومنهم من قال بالسوق والتعدية كما سياتي اختلافاتهم عند ذكر طائفة طائفة وكانوا في الاول على مذهب ائمتهم في الاصول ثم لما اختلفت الروايات عن ائمتهم وتمادي الزمان اختار كل فرقة طريقة وصارت الامامية بعضها معتزلة اما وعيدية واما تفضيلية وبعضها اخبارية اما مشبهة واما سلفية ومن ضل الطريق وتاء لم يبال الله به في اي واد هلك

الباقرية والجعفرية الواقفة اصحاب ابي جعفر محمد بن علي الباقر وابنه جعفر

الصادق قالوا بامامتهما وامامة والدهما زين العابدين الا أن منهم من توقف على واحد منهما وما ساق الامامة الى أولادهما ومنهم من ساق وانما ميزنا هذه فرقة دون الاصناف المتشيعة التي نذكرها لأن من الشيعة من توقف على الباقر وقال برجعته كما توقف القائلون بامامة ابي عبد الله جعفرين محمد الصادق وهو فبو علم عزيز في الدين وادب كامل في الحكمة وزهد بالغ في الدنيا وورع تامّ عن الشهوات وقد اقام بالمدينة مدة يفيد الشيعة المنتمين اليه ويفيض على الموالين له اسرار العلوم ثم دخل العراق واقام بها مدة ما تعرَّض للامامة قط ولا نازع احداً في المحلافة ومن -غرق في بحر المعرفة لم يطمع في شط ومن تعلى الى ذروة الحقيقة لم يخف من حطّ وقيل من آنس بالله توحّش عن الناس ومن استانس بغير الله نهبه الوسواس وهو من جانب الاب ينتسب الى شجرة النبوة ومن جانب الام ينتسب الى ابى بكر رضى الله عنه وقد تبرَّأ عمَّا كان ينسب بعض الغلاة اليه وتبرأ عنه ولعنهم وبرئ من خصائص مذاهب الرافضة وحماقاتهم من القول بالغيبة والرجعة والبدا والتناسخ والحلول والتشبيه لكن الشيعة بعده افترقوا وانتحل كل واحد منهم مذهباً واراد ان يروجه على اصحابه ونسبه اليه وربطه به والسيد بري من ذلك ومن الاعتزال والقدر ايضًا هذا قوله في الارادة أن الله تعالى اراد بنا شيئًا واراد منّا شيئًا فما ارادة بنا طواة عنّا وما اراد منّا اظهرة لنا فما بالنا نشتغل بما اراده بنا عمّا اراده منّا وهذا قوله في القدر هو امر بين امرين لا جبر ولا تفويض وكان يقول في الدعا اللهم لك الحمد أن اطعتك ولك الحجة ان عصيتك لا صنع لي ولا لغيري في احسان ولا حجة لي ولا لغيري في اساءة فنذكر الاصناف الذين اختلفوا فيه وبعدة لا على انهم من تفاصيل

اشياعة بل على انهم منتسبون الى اصل شجرته وفروع اولادة

الفاوسية اتباع رجل يقال له ناوس وقيل نسبوا الي قرية ناوسا قالت ال الصادق حيّ بعد ولى يموت حتي يظهر فيظهر امرة وهو القائم المهدي ورووا عنه انه قال لو رايتم راسي يدهده عليكم من الجبل فلا تصدقوا فاني صاحبكم صاحب السيف وحكي ابو حامد الزوزني ان الفاوسية زعمت ان علياً مات وستنشق الارض عنه يوم القيامة فيملاً العالم عدلاً

الانطحية قالوا بانتقال الامامة من الصادق الي ابنه عبد الله الانطح وهو اخو اسمعيل من ابيه وامّه وامّهما فاطمة بنت الحسين بن الحسن بن علي وكان اس اولاد الصادق زعموا انه قال الامامة في اكبر اولاد الامام وقال الامام من يجلس مجلسه والامام لا يغسله ولا يصلي عليه ولا ياخذ خاتمه ولا يواريه الا الامام وهو الذي تولّي ذلك كله ودفع الصادق وديعة الي بعض اصحابه وامرة ان يدفعها الي من يطلبها منه وان يتّخذه امامًا وما طلبها منه احد الا عبد الله ومع ذلك ما عاش بعد ابيه الا سبعين يوماً ومات ولم يعقب ولداً ذكراً

الشميطية اتباع يحيي بن ابي شميط قالوا ان جعفرًا قال ان صاحبكم اسمه اسم نبيكم وقد قال له والدة ان ولد لك ولد فسميته باسمي فهو امام فالامام بعدة ابنه صحمد

الموسوية والمفضلية فرقة واحدة قالت بامامة موسي بن جعفر نصًّا عليه بالاسم حيث قال الصادق سابعكم قائمكم وقيل صاحبكم قائمكم الا وهو سمي صاحب التورية ولما رايت الشيعة ان اولاد الصادق على تفرّق فمن ميت في حال

حيوة ابيه لم يعقب ومن مختلف في موته ومن قائم بعد موته مدة يسيرة ميت غير معقب وكان موسي هو الذي تولى الامر وقام به بعد موت ابيه رجعوا الية واجتمعوا عليه مثل المفضل بن عمر وزرارة بن اعين وعمارة السباطي وروت الموسوية عن الصادق عليه السلم أنه قال لبعض أصحابه عد الامام فعدها من الاحد حتى بلغ السبت فقال له كم عددت فقال سبعة فقال جعفر سبت السبوت وشمس الدهور ونور الشهور من لا يلهو ولا يلعب وهو سابعكم قائمكم هذا واشار الى موسى وقال فيه ايضًا أنه شبيه بعيسى ثم أن موسى لما خرج واظهر الامامة حملة هرون الرشيد من المدينة فحبسة عند عيسى بن جعفر ثم اشخصه الى بغداد فحبسه عند السندي بن شاهك وقيل ان يحيي بن خالد بن برمك سمّه في رطب فقتله وهو في الحبس ثم اخرج ودفن في مقابر قريش ببغداد واختلف الشيعة بعدة فمنهم من توقف في موته وقال لا ندري امات ام لم يمت ويقال لهم الممطورة وسمّاهم بذلك على بن اسمعيل فقال ما انتم الا كلاب ممطورة ومنهم من قطع بموته ويقال لهم القطعية ومنهم من توقف عليه وقال انه لم يمت وسيخرج بعد الغيبة ويقال لهم الواقفية اسامي الائمة الاثنا عشرعند الامامية المرتضي والمجتبى والشهيد والسجاد والباقر والمادق والكاظم والرضا والتقي والنقي والزكى والحجة القائم المنتظر الاسمعيلية الواقفية قالوا ان الامام بعد جعفر اسمعيل نصاً عليه باتفاق من اولادة الا انهم اختلفوا في موتة في حال حيوة ابية فمنهم من قال لم يمت الا انه اظهر موته تقية من خلفا بنى العباس وعقد محضرًا واشهد عليه عامل

المنصور بالمدينة ومنهم من قال الموت صحيح والنسّ لا يرجع قهقري والفائدة

في النص بقاء الامامة في أولاد المنصوص عليه دون غيرة فالامام بعد اسمعيل محمد بن اسمعيل وهولاء يقال لهم المباركية ثم منهم من وقف على محمد بن اسمعيل وقال برجعته بعد غيبته ومنهم من ساق الامامة في المستورين منهم ثم في الظاهرين القائمين من بعدهم وهم الباطنية وسنذكر مذهبهم على الانفراد وانما هذه فرقة الوقف على اسمعيل بن جعفر ومحمد بن اسمعيل والاسمعيلية المشهورة في الفرق هم الباطنية التعليمية الذين لهم مقالة مفردة الاتنا عشرية أن الذين قطعوا بموت موسى بن جعفر الكاظم وسمُّوا قطعية ساقوا الامامة بعده في اولاده فقالوا الامام بعد موسى على الرضا ومشهده بطوس ثم بعدة محمد التقى وهو في مقابر قريش ثم بعدة على بن محمد النقى ومشهدة بقم وبعدة الحسن العسكري الزكى وبعدة ابنة القائم المنتظر الذي هو بسر من راي وهو الثاني عشر هذا هو طريق الاثنا عشرية في زماننا الا ان الاختلافات التي وقعت في حال كل واحد من هولاء الاثني عشر والمنازعات التي جرت بينهم وبين اخوتهم وبني اعمامهم وجب ذكرها التألا يشذ عنها مذهب لم نذكرة ومقالة لم نوردها فاعلم أن من الشيعة من قال بامامة احمد بن موسي بن جعفر دون اخيه على الرضا ومن قال بعلى شك اولاً في محمد بن على أذ مات أبوه وهو صغير غير مستحق للامامة ولا علم عنده بمناهجها فثبت قوم على امامته واختلفوا بعد موته فقال قوم بامامة موسى بن محمد وقال قوم بامامة على بن محمد ويقولون هو العسكري واختلفوا بعد موته ايضًا فقال قوم بامامة جعفر بن علي وقال قوم بامامة الحسن بن على وكان لهم رئيس يقال له على بن فلان الطاحن وكان من اهل الكلام قوّي اسباب جعفر بن على

وامال الناس اليه واعانه فارس بن حاتم بن ماهويه وذلك أن محمداً قد مات وخلف الحسن العسكري قالوا امتحنّا الحسن ولم نجد عندة علماً ولقبوا من قال بامامة الحسن الحمارية وقوا امر جعفر بعد موت الحسن واحتجوا بان الحسن مات بلا خلف فبطلت امامته لانه لم يعقب والامام لا يكون الا ويكون له خلف وعقب وحاز جعفر ميراث الحسن بعد دعوي ادعاها عليه انه فعل ذلك من حبل في جوارية وغيرة وانكشف امرهم عند السلطان والرعية وخواص الغاس وعوامهم وتشقت كلمة من قال بامامة الحسن وتفرقوا اصنافاً كثيرة فثبت هذه الفرقة على امامة جعفر ورجع اليهم كثير ممن قال بامامة الحسن منهم الحسن بن على بن فضال وهو من اجل اصحابهم وفقهائهم كثير الفقه والحديث ثم قالوا بعد جعفر بعلى بن جعفر وفاطمة بنت على اخت جعفر وقال قوم بامامة على بن جعفر دون فاطمة السيدة ثم اختلفوا بعد موت على وفاطمة اختلافاً كثيرًا وغلا بعضهم في الامامة غلو ابي الخطاب الاسدي واما الذين قالوا بامامة الحسن افترقوا بعد موته احدى عشرة فرقة وليست لهم القاب مشهورة ولكنَّا نذكر اقاويلهم الفرقة الاولى قالت أن الحسن لم يمت وهو القائم ولا يجوز ان يموت ولا ولد له ظاهرًا لان الارض لا "تخلوا من امام وقد ثبت عندنا ان القائم له غيبتان وهذه احدي الغيبتين وسيظهر ويعرف ثم يغيب غيبة اخري الثانية قالت أن الحسن مات لكنه يجيء وهو القائم لانا راينا أن معني القائم هو القيام بعد الموت فنقطع بموت الحسن لا نشك فيه ولا ولد له فيجب ان يجيء بعد الموت الثالثة قالت أن الحسن قد مات وأوصى الى جعفر اخيه ورجعت امامة جعفر الرابعة قالت أن الحسن قد مات والامام جعفر

وانا كنَّا معطيُّين في الائتمام به اذ لم يكن اماماً فلما مات ولا عقب له تبيَّنا ان جعفراً كان محقاً في دعواه والحسن مبطلًا الخامس قالت ان الحسن قد مات وكنّا مخطئين في القول به وان الامام كان محمد بن علي اخو الحسن وجعفر ولما ظهر لنا فسق جعفر واعلانه به وعلمنا ان الحسن كان على مثل حالة الا انه كان يتستّر عرفنا انهما لم يكونا امامين فرجعنا الى محمد ووجدنا له عقبًا وعرفنا انه كان هو الامام دبون اخويه السادسة قالت ان للحسن ابنًا وليس الاسر على ما ذكروا أنه مات ولم يعقب ولد قبل وفاة أبيه بسنتين فاستتر خوفاً من جعفر وغيرة من الاعداء واسمه محمد وهو المام القائم المنتظر السابعة قالت أن له أبناً ولكنه ولد بعد موته بثمانية أشهر وقول من أدعى أنه مات وله ابن باطل لان ذلك لم يخف ولا يجوز مكابرة العيان الثامنة قالت صحت وفاة الحسن وصّم أن لا ولد له وبطل ما آدعى من الحبل في سُرّية له وثبت ان لا امام بعد الحسن وهو جائز في المعقول ان يرفع الله الحجة عن اهل الارض لمعاصيهم وهي فترة وزمان لا امام فيه والارض اليوم بلا حجة كما كانت الفترة قبل مبعث النبى صلى الله عليه وسلم التاسعة قالت أن الحسن قد مات وصم موته وقد اختلف الناس هذا الاختلاف ولا ندري كيف هو ولا نشك انه قد ولد له ابن ولا ندري قبل موته او بعد موته الا انا نعلم يقيناً ان الارض لا تخلوا عن حجة وهو الخلف الغائب فنحن نتوالاه ونتمسَّك باسمه حتى يظهر بصورته العاشرة قالت نعلم أن الحسن قد مات ولا بد للناس من أمام ولا يخلوا الارض من حجة ولا ندري من ولدة او من غيرة الحادية عشر فرقة توقفت في هذه المخابط وقالت لا ندري على القطع حقيقة الحال لكنّا نقطع

في الرضا ونقول بامامته وفي كل موضع اختلفت الشيعة فيه فنحن من الواقفية فى ذلك الى ان يظهر الله المحجة ويظهر بصورته فلا يشك فى امامته من ابصرة ولا يحتاج الى معجزة وكرامة وبتينة بل معجزته أتباع الناس باسرهم اياه من غير منازعة ومدافعة فهذه جملة فرق الاثنا عشرية قطعوا على واحد واحد منهم ثم قطعوا على كل باسرهم ومن العجب انهم قالوا الغيبة قد امتدت مائتين ونيفًا وخمسين سنة وصاحبنا قال أن خرج القائم وقد طعن في الاربعين فليس بصاحبكم ولسنا ندري كيف ينقضي مايتان وخمسون سنة في اربعين سنة واذا سبل القوم عن مدة الغيبة كيف يتصور قالوا اليس الخضر والياس عليهما السلم يعيشان في الدنيا من الاف سنة لا يحتاجان الى طعام وشراب فلِمَ لا يجوز ذلك في وأحد من أهل البيت قيل لهم ومع اختلافكم هذا كيف يصم لكم دعوي الغيبة ثم العضر عليه السلم ليس مكلَّفاً بضمان جماعة والامام عندكم ضامن مكلف بالهداية والعدل والجماعة مكلفون بالاقتداء به والاستنان بسنته ومن لا يُرى كيف يقتدى به فلهذا صارت الامامية متمسكين بالعداية في الاصول وبالمشبهة في الصفات متحيرين تائهين وبين الاخبارية منهم والكلامية سيف وتكفير وكذلك بين التفضيلية والوعيدية قتال وتضليل اعاذنا الله من الحيرة ومن العجب أن القائلين بأمامة المنتظر مع هذا الاختلاف العظيم لا يستحيون فيدعون فيه احكام الالهية ويتاولون قوله تعالى عليه وَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَيْرَي ٱللَّهُ عَمَلُكُم وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِم ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ قالوا هو الامام المنتظر الذي يرد اليه علم الساعة ويدعون فيه انه لا يغيب عنّا وسيخبرنا باحوالنا حين يحاسب الخلق الى تحكمات باردة وكلمات عن العقول ردة شعر

لقد طفت في تلك المعاهد كلّها وسيّرت طرفي بين تلك المعالم فلم ارالا واضعًا كنَّ حائسر على ذقن او قارعًا سنَّ نادم الغالية هواا مم الذين غلوا في حق المتهم حتى اخرجوهم من حدود الخلقية وحكموا فيهم باحكام الالهية فربما شبهوا واحدًا من الأئمة بالاله وربما شبهوا الاله بالخلق وهم على طرفي الغلو والتقصير وانما نشآت شبهاتهم من مذاهب الحلولية ومذاهب التناسخية ومذاهب اليهود والنصاري اذ اليهود شبهت الخالق بالخلق والنصاري شبهت الخلق بالخالق فسرت هذه الشبهات في انهان الشيعة الغلاة حتى حكمت باحكام الاهية في حق بعض الأئمة وكان التشبيه بالاصل والوضع في الشيعة وانما عادت الى بعض اهل السنة بعد ذلك وتمكن الاعتزال فيهم لما راوا أن ذلك أقرب الى المعقول وابعد من التشبيه والمحلول وبدع الغلاة محصورة في اربع التشبية والبدا والرجعة والتناسخ ولهم القاب وبكل بلد لقب يقال لهم باصفهان الخرمية والكودية وبالري المزدكية والسنبادية وباذريجان الذقولية وبموضع المحمرة وبما وراء النهر المبيضة السبايية اصحاب عبد الله بن سبا الذي قال لعلى عليه السلم انت انت يعني انت الاله فنفاء الى المداين وزعموا انه كان يهوديًّا فاسلم وكان في اليهودية يقول في يوشع بن نون وصي موسى مثل ما قال في على عليه السلم وهو اول من اظهر القول بالفرض بامامة على ومنه انشعبت اصناف الغلاة وزعموا ان علياً حتى لم يقتل وفيه الجزء الالهي ولا يجوز ان يستولي عليه وهو الذي يجيء في السحاب والرعد صوته والبرق سوطه وانه سينزل بعد ذلك الى الارض

فيملًا الارض عدلًا كما مليّت جوراً وانما اظهر ابن سبا هذه المقالة بعد انتقال علي عليه السلم واجتمعت عليه جماعة وهم اول فرقة قالت بالتوقف والغيبة والرجعة وقالت بتناسخ الجزء الالهي في الائمة بعد علي وهذا المعني مما كان يعرفه الصحابة وان كانوا علي خلاف مرادة هذا عمر رضي الله عنه كان يقول فيه حين فقاً عين واحد في الحرم ورفعت القصة اليه ما ذا اقول في يد الله فقات عيناً في حرم الله فاطلق عمر اسم الالهية عليه لما عرف منه ذلك

الكلملية اصحاب ابي كامل اكفر جميع الصحابة بتركها بيعة علي علية السلم وطعى في علي ايضاً بتركه طلب حقة ولم يعذرة في القعود قال وكان علية السران يخرج ويظهر الحق علي انه غلا في حقة وكان يقول الامامة نور يتناسخ من شخص الي شخص وذلك اللور في شخص يكون نبوة وفي شخص يكون المامة وربما يتناسخ الامامة فتصير نبوة وقال يتناسخ الارواح وقت الموت والغلاة علي اصنافها كلهم متفقون علي التناسخ والحلول ولقد كان التناسخ مقالة لفرقة في كل امة تلقوها من المجبوس المزدكية والهند البرهمية ومن الفلاسفة والصابية ومذهبهم ان الله تعالي قائم بكل مكان ناطق بكل لسان ظاهر بشخص من الشخاص البشر وذلك معني الحلول وقد يكون الحلول بجزء وقد يكون بكل اما الحلول بجزء هو كاشراق الشمس في كوّة او كاشراقها علي البلور واما الحلول بالكل فهو كظهور ملك بشخص او كشيطان بحيوان ومراتب التناسخ اربعة النسخ والمسخ والفسخ والرسخ وسياتي شرح ذلك عند ذكر فرقهم من المجوس على التفصيل واعلي المراتب مرتبة الملكية او النبوة واسفل

المراتب الشيطانية او الجنّية وهذا ابو كامل كان يقول بالتناسخ ظاهرًا من غير تفصيل مذهبهم

العلبايية اصحاب العلبا بن فراع الدوسي وقال قوم هو الاسدى وكان يفضّل علياً علي النبي صلي الله عليه وسلم وزعم انه الذي بعث صحمداً وسمّاه الها وكان يقول بذم صحمد زعم انه بعث ليدعو الي علي فدعا الي نفسه ويسمون هذه الفوقة الذمية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويقدّمون علياً في احكام الالهية ويسمونهم العينية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويفضلون صحمداً في الالهية ويسمونهم العينية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويفضلون صحمداً في الالهية ويسمونهم الميمية ومنهم من قال بالهية خمسة اشخاص اصحاب الكسا صحمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين وقالوا خمستهم شي واحد والروح حالة فيهم بالسوية لافضل لواحد علي الاخر وكرهوا ان يقولوا فاطمة واحد والروح حالة فيهم بالسوية لافضل لواحد علي الاخر وكرهوا ان يقولوا فاطمة بالتانيث بل قالوا فاطم وفي فلك يقول بعض شعرائهم

توليت بعد الله في الدين خمسة نبيًا وسبطية وشيخًا وفاطمًا المغيرية اصحاب المغيرة بن سعيد العجلي ادّعي ان الامام بعد محمد بن علي بن الحسين محمد بن عبد الله بن الحسن المخارج بالمدينة وزعم انه حي لم يمت وكان المغيرة مولي لخالد بن عبد الله القسري وادّعي الامامة للفسة بعد الامام محمد وبعد ذلك ادّعي النبوة لنفسه وغلا في حق علي عليه السلم غلوًا لا يعتقده عاقل وزاد علي ذلك قوله بالتشبيه فقال ان الله تعالي صورة وجسم نوا اعضاء علي مثال حروف الهجاء وصورته صورة رجل من نور علي راسة تاج من نور وله قلب ينبع منه الحكمة وزعم ان الله تعالي لما اراد خلق العالم تكلّم بالاسم الاعظم فطار فوقع على راسة تاجًا قال ونلك قوله لما

سَبِيَّ آسُمُ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ٱلَّذِي خُلَقَ فَسَوَّى ثم اطلع على اعمال العباد وقد كتبها على كفه فغضب من المعاصى فعرق فاجتمع من عرقه بحران احدهما مالم والاخر عذب والمالح مظلم والعذب نيّر فاطلع في البحر الذير فابصر ظله فانتزع عين ظله فخلق منها الشمس والقمر وافنى باقى ظله وقال لا ينبغى ان يكون معى اله غيري قال ثم خلق الخلق كله من البحرين فخلق المومذين من البحر النير والكفار من البحر المظلم وخلق ظلال الناس واول ما خلق هو ظل محمد وعلى قبل ظلال الكل ثم عرض على السموات والارض والجبال إن يحملن الامانة وهي أن يمنعن على بن أبي طالب من الامامة فابين ذلك ثم عرض على الناس فاسر عمر بن الخطاب ابا بكر ان يتحمل منعة من ذلك وضمن ان يعينه على الغدر به على شرط ان يجعل الخلافة له من بعدة فقبل منه واقدما على المنع متظاهرين فذلك قوله وحَمَلَهَا ٱلْأَنْسَانُ أَنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولًا وزعم انه نزل في عمر قوله تعالى كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّ قَالَ لِلْإِنْسَانِ ٱكْفُرْ فَلَمَّا كَفَر قَالَ إِنِّي بَرِيُّ مِنْكُ ولما أَن قتل المغيرة اختلف أصحابه فمنهم من قال بانتظارة ورجعته ومنهم من قال بانتظار امامة محمد كما كان يقول هو بانتظارة وقد قال المغيرة الصحابة انتظروه فانه يرجع وجبريل وميكائيل يبايعانه بين الركن والمقام

المنصورية اصحاب ابي منصور العجلي وهو الذي عزا نفسه الي ابي جعفر محمد بن علي الباقر في الاول فلما تبراً عنه الباقر وطردة زعم انه هو الامام ودعا الناس الي نفسه ولما توفي الباقر قال انتقلت الامامة الي وتظاهر بذلك وخرجت جماعة منهم بالكوفة في بني كندة حتي وقف يوسف بن عمر

الثقفي والي العراق في ايام هشام بن عبد الملك على قصَّته وخبث دعوته فاخذة وصلبة زعم العجلى أن علياً علية السلم هو الكسف الساقط من السماء وربما قال الكسف الساقط من السماء هو الله عز وجل وزعم حين ادّعى الامامة لغفسه انه عُرج به الي السماء وراي معبودة فمسح بيدة راسة وقال له يا بُنّي انزل فبلّغ عنّي ثم اهبطه الي الارض فـهو الكسف الساقط من السماء وزعم ايضاً ان الرسل لا تنقطع ابداً والرسالة لا تنقطع وزعم ان الجنة رجل أمرنا بموالاته وهو أمام الوقت وأن الغار رجل أمرنا بمعاداته وهو خصم الامام وتاوّل المحرّمات كلها على اسماء رجال امر الله تعالى بمعاداتهم وتاول الفرائض على اسماء رجال امرنا بموالاتهم واستحل أصحابه قتل مخالفيهم واخذ اموالهم واستحلال نسائهم وهم صنف من الخرمية وانما مقصودهم من حمل الفرائض والمحرمات على اسماء رجال هو أن من ظفر بذلك الرجل وعرفه فقد سقط عنه التكليف وارتفع عنه الخطاب اذ وصل الى الجنة وبلغ الى الكمال وممّا ابدعه العجلي ان قال اول ما خلق الله هو عيسى بن مريم ثم على بن ابى طالب الخطابية اصحاب ابي الخطاب محمد بن ابي زينب الاسدي الاجدع وهو الذي عزا نفسة الى أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق فلما وقف الصادق على غلوة الباطل في حقه تبرُّأ منه ولعنه واخبر اصحابه بالبراءة منه وشدَّد القول في ذاك وبالغ في التبرّي عنه واللعن عليه فلما اعتزل عنه الدعى الامر لنفسه زعم ابو الخطاب أن الائمة انبياء ثم الهة وقال بالهية جعفر بن محمد والهية أبائه وهم ابناء الله واحبّاؤه والالهية نور في النبوة والنبوة نور في المامة ولا يخلوا العالم من هذه الآثار والانوار وزعم أن جعفراً هو الآله في زمانه وليس هو المحسوس

الذي يرونه ولكن لما نزل الي هذا العالم لبس تلك الصورة فراه الناس فيها ولما وقف عيسى بن موسى صاحب المنصور على خبث دعوته قتله بسبخة الكوفة وافترقت الخطابية بعده فرقاً فزعمت فرفة أن الامام بعد أبي الخطاب رجل يقال له معمر ودانوا به كما دانوا بابي الخطاب وزعموا ان الدنيا لا تفني وان الجنة هي التي تصيب الناس من خير ونعمة وعافية وان النار هي التي تصيب الناس من شرومشقة وبلية واستحلوا الخمر والزنا وسائر المحرّمات ودانوا بترك الصلوة والفرائض ويسمى هذه الفرفة معمرية وزعمت طائفة ان الامام بعد ابي الخطاب بزيخ وكان يزعم ان جعفراً هو الاله أي ظهر الاله بصورته للخلق وزعم ان كل مومن يوحى الية وتاوّل قبول الله تعالى وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِنْنِ آللَّهِ آي يوحي من الله اليه وكذلك قوله تعالى. وَأُوْحَي رَبُّكَ إِلَي ٱلنَّحْلِ وزعم أَن في أصحابه من هو أفضل من جبريل وميكائيل وزعم أن الانسان أذا بلغ الكمال لا يقال أنه مات لكن الواحد منهم اذا بلغ النهاية قيل رفع الى الملكوت وادعوا كلهم معاينة امواتهم وزعموا انهم يرونهم بكرة وعشيًا وتسمى هذه الطائفة البزيغية وزعمت طائفة أن الامام بعد ابي الخطاب عمير بن بنان العجلي وقالوا كما قالت الطائفة الاولي الا انهم اعترفوا بانهم يموتون وكانوا قد نصبوا خيمة بكناسة الكوفة يجتمعون فيها على عبادة الصادق فرفع خبرهم الي يزيد بن عمر بن هبير فاخذ عميراً فصلبه في كناسة الكوفة وتسمَّى هذه الطائفة العجلية وزعمت طائفة أن الامام بعد أبي الخطاب مفضل الصيرفي وكان يقول بربوبية جعفر دون نبوته ورسالته وتبرّأ من هولاء كلهم جعفر بن محمد الصادق وطردهم ولعنهم فان القوم كلهم حياري

ضالون جاهلون . سحال الائمة تائهون

الكيالية اتباع احمد بن الكيّال وكان من دعاة واحد من اهل البيت بعد جعفر بن محمد الصادق واظنَّه من الأثمة المستورين ولعلَّه سمع كلمات علمية فخلطها برايه الفائل وفكرة العاطل وابدع مقالة في كل باب علمي على قاعدة غير مسموعة ولا معقولة وربما عاند الحسن في بعض المواضع ولما وقفوا على بدعته تبروا منه ولعنوه وامروا شيعتهم بمنابذته وترك مخالطته ولما عرف الكيال فلك صرف الدعوة الى نفسة والدعي الامامة اولًا ثم الدعي انه القائم ثانياً وكان من مذهبه أن كل من قدر الافاق على الانفس وأمكنه أن يبيّن مناهم العالمين أعني عالم الافاق وهو العالم العلوي وعالم الانفس وهو العالم السفلي كان هو الامام وان من قرر الكل في ذاته وامكنه ان يبين كل كلى في شخصه المعين الجزوي كان هو القائم قال ولم يوجد في زمن الازمان احد يقرر هذا التقرير الا احمد الكيال فكان هو القائم وانما قبله من انتمي اليه اولاً على بدعته ذلك انه الامام ثم القائم وبقيت من مقالته في العالم تصانيف عربية وعجمية كلها مزخزفة مردودة شرعا وعقلا قال الكيال العوالم ثلثة العالم الاعلى والعالم الادني والعالم الانساني واثبت في العالم الاعلي خمسة اماكن الاول مكان الاماكن وهو مكان فارغ لا يسكنه موجود ولا يدبره روحاني وهو صحيط بالكل قال والعرش الوارد في الشرع عبارة عنه ودونه مكان النفس الاعلى ودونه مكان النفس الناطقة ودونة مكان النفس الحيوانية ودونه مكان النفس الانسانية قال وارادت النفس الانسانية الصعود الى عالم النفس الاعلى فصعدت وخرقت المكانين اعني الحيوانية والناطقية فلما قربت من الوصول الي عالم النفس الاعلى كلّت وانحسرت وتحيّرت

وتعفنت واستحالت اجزاؤها فأهبطت الى العالم السفلى ومضت عليها اكوار والدوار وهي في تلك المحالة من العفونة والاستحالة ثم ساحت عليها النفس الاعلى وافاضت عليها من انوارها جزوًا فحدثت التراكيب في هذا العالم وحدثت السموات والارض والمركبات من المعادن والنبات والحيوان والانسان ووقعت في بلايا هذا التركيب تارة سرورًا وتارة غمًّا وتارة فرحًا وتارة ترحًا وطوراً سلامة وعافية وطورًا بلية ومحنة حتى يظهر القائم ويرتها الى حل الكمال وتنحلُّ التراكيب وتبطل المتضادات ويظهر الروحاني على الجسماني وما ذلك القائم الا احمد الكيال ثم دل على تعيين ذاته باضعف ما يتصور واوهى ما يقدروهو أن اسم أحمد مطابق للعوالم الاربعة فالالف من اسمه في مقابلة النفس الاعلى والحاء في مقابلة النفس الفاطقة والميم في مقابلة النفس الحيوانية والدال في مقابلة النفس الانسانية قال فالعوائم الاربعة هي المبادي والبسائط واما مكان الاماكن فلا وجود فيه البتة ثم اثبت في مقابلة العوالم العلوية العالم السفلي الجسماني قال فالسماء خالية وهي في مقابلة مكان الاماكن ودونها النار ودونها الهواء ودونها الارض ودونها الماء وهذه الاربعة في مقابلة العوالم الاربعة ثم قال الانسان في مقابلة النار والطائر في مقابلة الهواء والحيوان في مقابلة الارض والحوت في مقابلة الماء فجعل مركز الماء اسفل المراكز والحوت اخس المركبات ثم قابل العالم الانساني الذي هو احد الثلثة وهو عالم الانفس مع افاق العالمين الاولين الروحاني والجسماني قال الجواس المركبة فيه خمس فالسمع في مقابلة مكان الاماكن اذ هو فارغ وفي مقابلة السماء والبصر في مقابلة النفس الاعلى من الروحاني وفي مقابلة الذار من الجسماني وفيه انسان العين لان الانسان

مختص بالذار والشم في مقابلة الناطقي من الروحاني والهواء من الجسماني لان الشم من الهواء يتروح ويتنسم والذوق في مقابلة الحيواني من الروحاني والارض من الجسماني والحيوان مختص بالارض والطعم بالحيوان واللمس في مقابلة الانساني من الروحاني والماء من الجسماني والحوت معتق بالماء واللمس بالحوت وربما عبر عن اللمس بالكذاية ثم قال احمد الف وحاء وميم ودال وهو في مقابلة العالمين اما في مقابلة العالم العلوي الروحاني فقد ذكرنا واما في مقابلة العالم السفلي الجسماني فالالف يدل على الانسان والحاء على الحيوان والميم على الطائر والدال على الحوت فالالف من حيث استقامة القامة كالانسان والحاء كالحيوان لانه معرّج منكوس ولان الحاء من ابتداء اسم الحيوان والميم يشبه راس الطائر والدال يشبه ذنب الحوت ثم قال أن الباري تعالى انما خلق الانسان على شكل اسم احمد فالقامة مثل الالف واليدان مثل المحاء والبطن مثل الميم والرجلان مثل الدال ثم من العجب انه قال الانبياء هم قائة اهل التقليد واهل التقليد عميان والقائم قائد اهل البصيرة واهل البصيرة اولوا الالباب وانما يحصلون البصائر بمقابلة الافاق والانفس والمقابلة كما سمعتها من اختل المقالات واوهى المقابلات بحيث لا يستجيز عاقل ان يسمعها فكيف يرضى أن يعتقدها واعجب من هذا كله تاويلاته الفاسدة ومقابلاته بين الفرائص الشرعية والاحكام الدينية وبين موجودات عالمي الافاق والانفس وادّعاوُه انه متفرّد بها وكيف يصمّ له ذلك وقد سبقه كثير من أهل العلم بتقرير فلك لا على الوجه المزيف الذي قررة الكيال وحمله الميزان على العالمين والصراط على نفسه والجنة على انوصول الى علمه من البصائر والنار على الوصول

الى ما يضاده ولما كانت اصول علمه ما ذكرناه فانظر كيف يكون حال الفروع الهشامية اصحاب الهشامين هشام بن الحكم صاحب المقالة في التشبيه وهشام بن سالم الجواليقي الذي نسم على منواله في التشبية وكان هشام بن الحكم من متكلمي الشيعة وجرت بينه وبين ابي الهذيل مناظرات في علم الكلام منها في التشبيه ومنها في تعلق علم الباري تعالى حكي ابن الروندي عن هشام انه قال ان بين معبودة وبين الاجسام تشابهاً ما بوجه ن الوجوة ولو لا فاك لما دلّت عليه حكى الكعبى عنه انه قال هو جسم ذو ابعاض له قدر من الاقدار ولكن لا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي ونقل عنه انه قال هو سبعة اشبار بشبرنفسه وانه في مكان مخصوص وجهة مخصوصة وانه يتحرك وحركته فعله وليست من مكان الى مكان وقال هو متناة بالذات غير متناة بالقدرة وحكى عنه ابو عيسى الوراق انه قال ان الله تعالى مماس لعرشه لا يفضل منه شي من العرش ولا يفضل عن العرش شي منه ومن مذهب هشام أنه لم يزل عالمًا بنفسة ويعلم الاشياء بعد كونها بعلم لا يقال فيه محدث أو قديم لانه صفة والصفة لا توصف ولا يقال فيه هو هو او غيرة او بعضه وليس قوله في القدرة والحيوة كقوله في العلم لانه لا يقول بحدوثهما قال ويريد الاشياء وارادته حركة ليست غير الله ولا هي عينه وقال في كلام الباري تعالى انه صفة لله تعالى لا يجوز أن يقال هو مخلوق ولا غير مخلوق وقال الاعراض لا تصلم دلالة على الله تعالى لأن منها ما يثبت استدلاًلا وما يستدلُّ به على الباري تعالى يجب ان يكون ضروري الوجود وقال الاستطاعة كل ما لا يكون الفعل الا بع كالالات والجوارح والوقت والمكان وقال هشام بن سالم أنه تعالى على صورة

انسان اعلاة مجوّف واسفله مصمت وهو نور ساطع يتلألأ وله حواس خمس ويد ورجل وانف واذن وعين وفم وله وفرة سوداء وهو نور اسود لكنه ليس بلحم ولا دم وقال هشام الاستطاعة بعض المستطيع وقد نقل عنه انه اجاز المحصية على الانبياء مع قوله بعصمة الأئمة ويفرق بينهما بان النبي يوحى اليه فينبه على وجه الخطاء فيتوب منه والامام لا يوحى اليه فيجب عصمته وغلا هشام بن الحكم في حق على حتى قال انه اله واجب الطاعة وهذا هشام بن الحكم صاحب غور في الاصول لا يجوز أن يغفل عن الزاماته على المعتزلة فأن الرجل وراء ما يلزمة على الخصم ودون ما يظهره من التشبية وذلك أنه الزم العلاف فقال انك تقول الباري عالم بعلم وعلمه ذاته فيشارك المحدثات في انه عالم بعلم ويباينها في ان علمه ذاته فيكون عالماً لا كالعالمين فلم لا تقول هو جسم لا كالاجسام وصورة لا كالصور وله قدر لا كاقدار الى غير ذلك ووافقه زرارة بن اعين في حدوث علم الله تعالى وزاد عليه جحدوث قدرته وحيوته وسأثر صفاته وانه لم يكن قبل خلق هذه الصفات عالمًا ولا قادرًا ولا حيًّا ولا سميعًا ولا بصيرًا ولا مريداً ولا متكلَّماً وكان يقول بامامة عبد الله بن جعفر فلما فاوضه في مسائل ولم يجدة بها مليًّا رجع الى موسى بن جعفر وقيل ايضاً انه لم يقل بامامته الا انه اشار الى المصحف فقال هذا امامي وانه كان قد التوي على جعفر بعض الالتواء وحكى عن الزرارية ان المعرفة ضرورية وانه لا يسع جهل الأئمة فان معارفهم كلها ضرورية وكل ما يعرفه غيرهم بالنظر فهو عندهم أولى ضروري ونظرياتهم لا يدركها غيرهم

النعمانية اصحاب محمد بن النعمان ابي جعفر الاحول الملقب بشيطان الطاق

والشيعة تقول هو مومن ألطاق وافق هشام بن الحكم في أن الله تعالى لا يعلم شيئًا حتى يكون والتقدير عندة الارادة والارادة فعله تعالى وقال أن الله تعالى نور على صورة انسان ويابي ان يكون جسمًا لكفة قال قد ورد في الخبر ان الله خلق ادم على صورته وعلى صورة الرحمن فلا بد من تصديق الخبر ويحكى عن مقاتل بن سليمان مثل مقالته في الصورة وكذلك يحكى عن داود الجواربي ونعيم بن حماد المصري وغيرهما من اصحاب الحديث انه تعالى نو صورة واعضاء و يحكي عن داود انه قال اعفوني عن الفرج واللحية واساً اوني عن ما وراء فالك فان في الاخبار ما يثبت ذلك وقد صنف ابن النعمان كتباً جمةً للشيعة منها افعل لم فعلت ومنها افعل لا تفعل ويذكر فيها أن كبار الفرق أربعة القدرية والخوارج والعامة والشيعة ثم عين الشيعة بالنجاة في الاخرة من هذه الفرق وذكر عن هشام بن سالم ومحمد بن النعمان انهما امسكا عن الكلام في الله ورويا عمَّن يوجبان تصديقه أنه سئل عن قول الله وأنَّ إِلَي رَبِّكَ ٱلمُّنتَّمَى قال اذا بلغ الكلام الى الله فامسكوا فامسكا عن القول في الله والتفكر فيه حقي ماتا هذا نقل الوراق ومن جملة الشيعة اليونسية اصحاب يونس بن عبد الرحمن القمّى مولى ال يقطين زعم أن الملائكة تحمل العرش والعرش يحمل الرب تعالى اذ قد ورد في الخبر ان الملائكة تأطّ احيانًا من وطاءة عظمة الله تعالى على العرش وهو من مشبَّهة الشيعة وقد صنف لهم كتبًا في ذلك النصيرية والاسماقية من غلاة الشيعة ولهم جماعة ينصرون مذهبهم وينوبون عن اصحاب مقالاتهم وبينهم خلاف في كيفية اطلاق اسم الالهية على الأئمة من اهل البيت قالوا ظهور الروحاني بالجسد الجسماني امر لا ينكره عاقل اما في

جانب الخديسر كظهور جبريل عليه السلم ببعض الاشخاص والتصور بصورة اعرابي والتمثل بصورة البشر واما في جانب الشركظهور الشيطان بصورة الانسان حتي يعمل الشر بصورته وظهور الجن بصورة بشرحتي يتكلم بلسانه فلذلك نقول ان الله تعالى ظهر بصورة اشخاص ولما لم يكن بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم شخص افضل من علي عليه الصلوة والسلم وبعده اولاده المخصوصون هم خير البرية فظهر ألحتي بصورتهم ونطق بلسانهم واخذ بايديهم فعن هذا اطلقنا اسم الالهية عليهم وانما اثبتنا هذا الاختصاص لعلى دون غيرة لانه كان مخصوصا بتاييد من عند الله تعالى ممّا يتعلق بباطن الاسرار قال النبي صلى الله عليه وسلم انا احكم بالظاهر والله يتولّى السرائر وعن هذا كان قتال المشركين الى الذي صلى الله عليه وسلم وقتال المنافقين الى على وعن هذا شبهه بعيسى بن مريم وقال لولا أن يقول الناس فيك ما قالوا في عيسى بن مريم والا لقلت فيك مقالًا وربما اثبتوا له شركة في الرسالة اذ قال فيكم من يقاتل على تاويلة كما قاتلت على تنزيلة الا وهو خاصف النعل فعلم التاويل وقتال المنافقين ومكالمة الجن وقلع باب خيبر لا بقوة جسدانية من ادل الدليل على ان فيه جزوًا الهيا وقوة ربانية او يكون هو الذي ظهر الاله بضورته وخلق بيدة وامر بلسانه وعن هذا قالوا كان هو موجودًا قبل خلق السموات والارض قال كمَّا اظلَّة على يمين العرش فسبحنا فسبحت الملائكة بتسبيحنا فتلك الظلال وتلك الصور العربة عن الاظلال هي حقيقية وهي مشرقة بنور الرب تعالى اشراقا لا ينفصل عنها صوا كانت في هذا العالم او في ذلك العالم وعن هذا قال على انا من احمد كالضوء من الضوء يعني لا فرق بين النورين الا أن احدهما اسبق والثاني لاحق به تال له وهذا يدل علي نوع شركة فالنصيرية اميل الي تقرير الجزو الالهي والاسحاقية اميل الي تقرير الشركة في النبوة ولهم اختلافات اخرام نذكرها وقد نجزت الفرق الاسلامية وما بقيت الا فرقة الباطنية وقد اوردهم اصحاب التصانيف في كتب المقالات اما خارجة عن الفرق واما داخلة فيها وبالجملة هم قوم يخالفون اثنتين وسبعين فرقة

رجال الشيعة ومصنفوا كتبهم من انريدية ابو خالد الواسطي ومنصور بن الاسود وهرون بن سعيد العجلي ووكبع بن الجراح و يحيي بن ادم وعبد الله بن موسي وعلي بن صالح والفضل بن دكين من الجارودية وابو حنيفة بترية وخرج محمد بن عجلان مع محمد الامام وخرج ابرهيم بن عباد بن عوام ويزيد بن هرون والعلا بن راشد وهشيم بن بشر والعوام بن حوشب ومسلم بن سعيد مع ابرهيم الامام من الامامية وسائر اصناف الشيعة صالم بن ابي الجعد وسالم بن ابي حفصة وسلمة بن كميل وتوبة بن ابي فاختة وحبيب بن ابي ثابت ابو المقدام وشعبة والاعمش وجابر الجعفي وابو عبد الله الجدلي وابو اسحاق السبيعي والمغيرة وطاووس والشعبي وعلقمة وهبيرة بن بريم وحبة الغرني والحارث الاعور ومن مولفي كتبهم والشعبي وعلقمة وهبيرة بن بريم وحبة الغرني والحارث الاعور ومن مولفي كتبهم والمسعبي بن الحكم وعلي بن منصور ويونس بن عبد الرحمن وشكال والفضل بن شاذان والحسين بن اشكاب ومحمد بن عبد الرحمن بن رقبة وابو سهل الموختي واحمد بن يحيى الروندي ومن المتاخرين ابو جعفر الطوسي

الاسمعيلية قد ذكرنا أن الاسمعيلية أمتازت عن الموسوية وعن الاتنا عشرية باثبات الامامة لاسمعيل بن جعفر وهو أبنه الاكبر المنصوص عليه في بدؤ الامر قالوا ولم يتزوج الصادق علي أمّه بواحدة من الفساء ولا أشتري جازية كسنة

رسول الله في حق خديجة وكسنة على في حق فاطمة وذكرنا اختلافهم في موته في حال حيوة ابية فمنهم من قال انه مات وانما فائدة النص عليه انتقال الامامة منه الى اولادة خاصة كما نص موسى الى هرون عليهما السلم ثم مات هرون في حال حيوة اخية وانما فائدة النص انتقال الامامة منه الى اولاده فان النص لا يرجع قهقري والقول بالبدا صحال ولا ينص الامام على واحد من ولده الا بعد السماع من ابائه والتعيين لا يجوز على الابهام والجهالة ومنهم من قال أنه لم يمت لكن اظهر موته تقية عليه حتى لا يقصد بالقتل ولهذا القول دلالت منها أن محمدًا كان صغيرًا وهو أخوه لأمَّه مضى إلى السرير الذي كان اسمعيل نائمًا عليه ورفع الملاة فابصره وهو قد فق عينه وعدا الى ابيه مفزعًا وقال عاش اخى عاش اخى قال والدة أن أولان الرسول كذا يكون حالهم في الاخرة قالوا وما السبب في الاشهاد على موته وكتب المحضر عليه ولم يعهد ميتًا سجل على موته وعن هذا لما رفع الى المنصور ان اسمعيل بن جعفر رأي بالبصرة مرّ على مقعد فدعا له فبري باذن الله بعث المنصور الى الصادق أن اسمعيل في الاحباء وانه رأي بالبصرة انفذ السجل اليه وعليه شهادة عامله بالمدينة قالوا وبعد اسمعيل محمد بن اسمعيل السابع التآم وانما تم دور السبعة به ثم ابتداء منه بالائمة المستورين الذين كانوا يسيرون في البلاد سرًا ويظهرون الدعاة جهرًا قالوا ولن تخلوا الارض قط عن امام حى قائم اما ظاهر مكشوف واما باطن مستور فاذا كان الامام ظاهرًا يجوز ان يكون حجته مستورة واذا كان الامام مستورًا فلا بد ان يكون حجته ودعاته ظاهرين وقالوا انما الائمة تدور احكامهم علي سبعة سبعة كايام الاسبوع والسموات السبع والكواكب السبع والنقباء تدور احكامهم على اثني عشرقالوا وعن هذا وقعت الشبهة للثمامية القطعية حيت قرروا عدد النقباء للائمة ثم بعد الائمة المستورين كان ظهور المهدي والقائم بامر الله واولادهم نصّاً بعد نص علي امام بعد امام ومذهبهم ان من مات ولم يعرف امام زمانه مات ميتة جاهلية وكذلك من مات ولم يكن في عنقه بيعة امام مات ميتة جاهلية وكانت لهم دعوة في كل زمان ومقالة جديدة بكل لسان فنذكر مقلاتهم القديمة ونذكر بعدها دعوة صاحب الدعوة المجديدة واشهد القابهم الباطنية

الباطنية وانما لرمهم هذا اللقب لحكمهم بان لكل ظاهرباطناً ولكل تنزيل تاويلاً ولهم القاب كثيرة سوى هذه على لسان قوم قوم فبالعراق يسمون الباطنية والقرامطة والمزدكية وبخراسان التعليمية والملحدة وهم يقولون نحن اسمعيلية لانا تميزنا عن فرق الشيعة بهذا الاسم وهذا الشخص ثم أن الباطنية القديمة قد خلطوا كلامهم ببعض كلام الفلاسفة وصنفوا كتبهم على ذلك المنهاج فقالوا في الباري تعالى أنا لا نقول هو موجود ولا لا موجود ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا عاجز وكذلك في جميع الصفات فان الاثبات الحقيقي يقتضي شركة بينه وبين سائر الموجودات في الجهة التي اطلقنا عليه وذلك تشبيه فلم يمكن الحكم بالاثبات المطلق والنفى المطلق بل هو اله المتقابلين وخالق الخصمين والحاكم بين المتضادين ونقلوا في هذا ايضاً عن محمد بن على الباقرانة قال لما وهب العلم للعالمين قيل هو عالم ولما وهب القدرة للقادرين قيل هو قادر فهو عالم قادر بمعني انه وهب العلم والقدرة لا بمعني انه قام به العلم والقدرة او وصف بالعلم والقدرة فقيل فيهم انهم نفاة الصفات حقيقة معطلة الذات عن جميع الصفات قالوا وكذلك نقول في القدم انه ليس بقديم ولا محدث بل القديم امرة وكلمته

والمحدث خلقه وفطرته ابدع بالامر العقل الاول الذي هو تام بالفعل ثم بتوسطه ابدع النفس الثاني الذي هو غيرتام ونسبة النفس الى العقل اما نسبة النطفة الى تمام الخلقة والبيض الى الطيرواما نسبة الولد الى الوالد والنتيجة الى المنتج واما نسبة الانثي الى الذكر والزوج الي الزوج قالوا ولما اشتاقت النفس الى كمال العقل احتاجت الى حركة من النقص الى الكمال واحتاجت الحركة الى الة الحركة فعدثت الافلاك السماوية وتحركت حركة دورية بتدبيرالنفس وحدثت الطبائع البسيطة بعدها وتحركت حركة استقامة بتدبير النفس ايضا فتركبت المركبات من المعاس والنبات والحيوان والانسان واتصلت النفوس الجزؤية بالابدان وكان نوع الانسان متميّزًا عن سائر الموجودات بالاستعداد الناص لفيض تلك الاتوار وكان عالمة في مقابلة العالم كله وفي العالم العلوي عقل ونفس كلى وجب ان يكون في هذا العالم عقل مشخص هو كل وحكمة حكم الشخص الكامل البالغ ويسمّونه الناطق وهو الذي ونفس مشخصة هو كل ايضاً وحكمها حكم الطفل الناقص المتوجّه الى الكمال أو حكم النطفة المتوجّبة الى التمام أو حكم الانثى المزدوج بالذكر ويسمونه الاساس وهو الوصى قالوا وكما تحركت الافلاك بتعريك النفس والعقل والطبائع كذلك تحركت النفوس والاشخاص بالشرائع بتحريك النبى والوصى في كل زمان دائرًا على سبعة سبعة حتى ينتهى الى الدور الاخير ويدخل زمان القيامة وترتفع التكاليف وتضمحل السنن والشرائع وانما هذه الحركات الفلكية والسنن الشرعية لتبلغ النفس الى حال كمالها وكمالها بلوغها الى درجة العقل واتحادها به ووصولها الى مرتبته فعلًا وذلك هو القيامة الكبري فتنحل تراكيب الافلاك والعناصروالمركبات وينشق السماء وتتناثر الكوكب وتبدل الارض غير الارض وتطوي السماوات كطى السجل للكتاب المرقوم فيه و بحاسب الخلق ويتميّز النهير عن الشر والمطيع عن العاصى ويتمل جزويات الحق بالنفس الكل وجزؤيات الباطل بالشيطان المبطل فمن وقت المحركة الى السكون هو المبدأ ومن وقت السكون الى ما لا نهاية له هو الكمال ثم قالوا ما من فريضة وسفة وحكم من احكام الشرع من بيع واجارة وهبة ونكاح وطلاق وجراح وقصاص ودية الا وله وزان من العالم عددًا في مقابلة عدد وحكماً في مطابقة حكم فان الشرائع عوالم روحانية امرية والعوالم شرائع جسمانية خلقية وكذلك التركيبات في الحروف والكلمات على وزان تركيبات الصور والاجسام والحروف المفردة نسبتها الي المركبات من الكلمات كالبسائط المجردة الى المركبات من الاجسام ولكل حرف وزان في العالم وطبيعة يخصّها وتأثير من حيث تلك الماصية في النفوس فعن هذا صارت العلوم المستفادة من الكلمات التعليمية غذاء للنفوس كما صارت الاغذية المستفادة من الطبائع الخلقية غذاء للابدان وقد قدر الله تعالى ان يكون غذاء كل موجود ممّا خلقه منه فعلى هذا الوزان صاروا الى ذكر اعداد الكلمات والايات وان التسمية مركبة من سبعة واثنى عشر وإن التهليل مركب من أربع كلمات في أحدى الشهادتين وثلث كلمات في الشهائة الثانية وسبع قطع في الأولى وست في الثانية واثنا عشر حرفًا في الثانية وكذلك في كل اية امكنهم استخراج ذلك ممّا لا يعمل العاقل فكرته فيه الا ويعجز عن ذلك خوفًا عن مقابلته بضدَّه وهذه المقابلات كانت طريقة اسلافهم قد صنفوا فيها كتبًا ودعوا الناس الى امام في كل زمان يعرف موازنات هذه العلوم ويهتدي الي مدارج هذه الاوضاع والرسوم

اصحاب الدعوة الجديدة تنكبوا هذه الطريقة حين اظهر الحسن ابن الصباح دعوته وقصر عن الالزامات كلمته واستظهر بالرجال وتحصّ بالقلاع وكان بدؤ صعودة الي قلعة الموت في شعبان سنة ثلث وثمانين واربع ماية وذلك بعد أن هاجر الى بلاد امامه وتلقّى منه كيفية الدعوة لابناء زمانه نعاد ودعى الناس اول دعوة الى تعيين امام صادق قائم في كل زمان وتمييز الفرقة الناجية من سائر الفرق بهذه النكتة وهو أن لهم أماماً وليس لغيرهم أمام وأنما يعود خلاصة كالمه بعد ترديد القول فيه عودًا على بدؤ بالعربية والعجمية الى هذا الحرف ونحن نفقل ما كتبه بالعجمية الى العربية ولا معاب على الفاقل والموفق من اتبع الحق واجتنب الباطل والله الموفق والمعين فنبدأ بالفصول الاربعة القي ابتدأ الدعوة بها وكتبها عجمية فعرّبتُها قال للمفتى في معرفة الباري تعالى احد قولين اما أن يقول أعرف الباري تعالى بمجرد العقل والنظر من غير احتياج الى تعليم معلم واما أن يقول لا طريق الى المعرفة مع العقل والنظر الا بتعليم معلم صادق قال ومن افتي بالاول فليس له الانكار على عقل غيرة ونظرة فانه متي انكر فقد علم والانكار تعليم ودليل على أن المذكر عليه يحتاج الى غيرة قال والقسمان ضروريان فان الانسان اذا افتي بفنوي او قال قولًا فاما أن يقول من نفسة او من غيرة وكذلك اذا اعتقد عقداً فاما ان يعتقده من نفسة او من غيرة هذا هو الفصل الاول وهو كسر على اصحاب الراي والعقل وذكر في الفصل الثاني انه اذا ثبت الاحتياج الى معلم افيصلح كل معلم على الاطلاق ام لا بد من معلم صادق قال ومن قال انه يصلح كل معلم ما ساغ له الانكار على معلم خصمة واذا انكر فقد سلم انه لا بد من معلم معتمد صادق قيل وهذا كسر على اصحاب

الحديث وذكر في الفصل الثالث انه أذا ثبت الاحتياج الى معلم صادق افلا بد من معرفة المعلم اولاً والظفر به ثم التعلم منه ام جاز التعلم من كل معلم من غير تعيين شخصة وتبيين صدقة والثاني رجوع الى الاول ومن لم يمكنه سلوك الطريق الا بمقدم ورفيق فالرفيق ثم الطريق وهوكسر على الشيعة وذكر في الفصل الرابع أن الناس فرقتان فرقة قالت يحتاج في معرفة الباري تعالى الى معلم صادق ويجب تعيينه وتشعيضه اولًا ثم التعلم منه وفرقة اخذت في كل علم من معلم وغير معلم وقد تبين بالمقدمات السابقة ان الحق مع الفرقة الاولى فراسهم ججب أن يكون راس المحققين وأذا تبيّن أن الباطل مع الفرقة الثانية فروساؤهم يجبب أن يكونوا روساء المبطلين قال وهذه الطريقة التي عرفتنا المحق بالحق معرفة مجملة ثم نعرف بعد ذلك الحق بالمحق معرفة مفصلة حق لا يلزم دوران المسائل وانما عنى بالحق هاهنا الاحتياج وبالمحق المحتاج اليه وقال بالاحتياج عرفنا الامام وبالامام عرفنا مقادير الاحتياج كما بالجواز عرفنا الوجوب اي واجب الوجود وبه عرفنا مقادير الجواز في الجائزات قال والطريق الى التوحيد كذلك حذو القذة بالقذة ثم ذكر فصولاً في تقرير مذهبه اما تمهيداً واما كسراً على المذاهب واكثرها كسر والزام واستدلال بالاختلاف على البطلان وبالاتفاق على الحق منها فصل الحق والباطل والصغير والكبير يذكر ان في العالم حقاً وباطلًا ثم يذكر ان علامة الحق هي الوحدة وعلامة البلطل هي الكثرة وان الوحدة مع التعليم والكثرة مع الراي والتعليم مع الجماعة والجماعة مع الامام والراي مع الفرق المختلفة وهي مع روسائهم وجعل الحق والباطل والتشابه بينهما من وجه والتمايز بينهما من وجه التضاد في الطرفين والترتب في احد

الطرفين ميزاناً يزن به جميع ما يتكلم فيه قال وانما انشأت هذا الميزان من كلمة الشهائة وتركيبها من النفى والاثبات او النفى والاستثناء قال فما هو مستحق النفى باطل وما هو مستحق الاثبات حق ووزن بذلك الخير والشر والصدق والكذب وسائر المتضادات ونكتته انه يرجع في كل مقالة وكلمة الي اثبات المعلم وان التوحيد هو التوحيد والنبوة معاً حتى يكون توحيداً وان النبوة هي النبوة والامامة معاً حتى يكون نبوة وهذا هومنتهى كلامه وقد منع العوام عن الخوض في المعلوم وكذلك الخواص عن مطالعة الكتب المتقدمة الا من عرف كيفية الحال في كل كتاب ودرجة الرجال في كل علم ولم يتعد باصحابه في الالهيات عن قوله أن الهذا الله محمد قال أنا وأنتم تقولون الهذا الله العقول اي ما هدي اليه عقل كل عاقل فان قيل لواحد منهم ما تقول في الباري تعالي وانه هل هو وانه واحد أم كثير عالم قادر أم لا لم يُجب الا بهذا القدر أن الهي اله محمد وهو الذي أرسل رسولة بالهدي والرسول هو الهادي اليه وكم قد ناظرت القوم على المقدمات المذكورة فلم يتخطُّوا عن قولهم افتحتاج اليك او نسمع هذا منك او نتعلم عنك وكم قد ساهلت القوم في الاحتياج وقلت اين المحتاج اليه وايش يقدر لي في الالهيات وما ذا يرسم في المعقولات أذ المعلم لا يعني لعينه وأنما يعني ليعلم وقد سددتم بأب العلم وفتحتم باب التسليم والتقليد وليس يرضي عاقل بان يعتقد مذهبا على غير بصيرة وإن يسلك طريقًا من غير بينة فكانت مبادي الكلام تحكيمات وعواقبها تسليمات فلا وربَّك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجًا ممّا قضيت ويسلموا تسليمًا

أ اهل الفروع المختلفون في الاحكام الشرعية والمسائل الاجتهادية اعلم أن أصول الاجتهاد واركانه اربعة وربما تعود الى اثنين الكتاب والسنة والاجماع والقياس وانما تلقّوا صحة هذه الاركان وانحصارها من اجماع الصحابة وتلقّوا اصل الاجتهاد والقياس وجوازه منهم ايضاً فان العلم بالتواتر قد حصل انهم اذا وقعت لهم حادثة شرعية من حلال او حرام فزعوا الى الاجتهاد وابتدؤا بكتاب الله تعالي فان وجدوا فية نصاً أو ظاهرًا تمسكوا به وأجروا حكم الحادثة على مقتضاة وأن لم يجدوا فيه نصاً فزعوا الى السنة فان روي لهم في ذلك خبر اخذوا به ونزلوا على حكمه وان لم يجدوا الخبر فزعوا الى الاجتهاد فكانت الاركان الاجتهادية عندهم اثنين او ثلثة ولنا بعدهم اربعة اذ وجب علينا الاخذ بمقتضى اجماعهم واتفاقهم والجري على مذاهج اجتهادهم وربما كان اجماعهم على حادثة اجماعًا اجتهادياً وربما كان اجماعًا مطلقًا لم يصرح فيه بالاجتهاد وعلى الوجهين جميعًا فالاجماع حجة شرعية لاجماعهم على التمسك بالاجماع ونحن نعلم أن الصحابة الذين هم الائمة الراشدون لا يجتمعون على ضلال وقد قال الذي صلى الله عليه وسلم لا يجتمع امّتي على الضلالة ولكن الاجماع لا يخلوا عن نص خفى او جلى قد اختصة لانا على القطع نعلم أن الصدر الأول لا يجمعون على أمر الا عن ثبت وتوقيف فاما أن يكون ذلك النص في نفس الحادثة قد اتَّفقوا على حكمها من غير بيان ما يستند اليه حكمها واما أن يكون النص في أن الاجماع حجة ومخالفة الاجماع بدعة وبالجملة مستند الاجماع نص خفي او جلى لا محالة والا فيودي الى اثبات الاحكام المرسلة ومستند الاجتهاد والقياس هو الاجماع وهو ايضًا مستند الى نص مخصوص في جواز الاجتهاد فرجعت الاصول الاربعة في

المحقيقة الى اثنين وربما يرجع الى واحد وهو قول الله تعالى وبالجملة نعلم قطعاً ويقدناً أن المحوادث والوقائع في العبادات والتصرفات صمّا لا يقبل المحصر والعدُّ ونعلم قطعًا ايضًا انه لم يرد في كل حادثة نص ولا يتصور ذلك ايضًا والنصوص اذا كانت متناهية والوقائع غير متناهية وما لا يتناهى لا يضبطه ما يتناهى عُلم قطعًا أن الاجتهاد والقياس وأجب الاعتبار حتى يكون بصدد كل حادثة اجتهاد ثم لا يجوز ان يكون الاجتهاد مرسلًا خارجًا عن ضبط الشرع فان القياس المرسل شرع اخر واثبات حكم من غير مستند وضع اخر والشارع هو الواضع للاحكام فيجب على المجتهد أن لا يعدوا في اجتهادة عن هذه الاركان وشرائط الاجتهاد خمسة معرفة صدر صالح من اللغة بحيث يمكنه فهم لغات العرب والتمييز بين الالفاظ الوضعية والمستعارة والنص والظاهر والعام والمخاص والمطلق والمقيد والمجمل والمفصل وفعوي الغطاب ومفهوم الكلام وما يدل على مفهومة بالمطابقة وما يدل بالتضمن وما يدل بالاستتباع فان هذه المعرفة كالالة التي بها يحصل الشي ومن لم يحكم الالة والاداة لم يصل الى تمام الصنعة ثم معرفة تفسير القران خصوصاً ما يتعلق بالاحكام وما ورد من الاخبار في معاني الايات وما راي من الصحابة المعتبرين كيف سلكوا مناهجها واي معني فهموا من مدارجها ولو جهل تفسير سائر الايات التي تتعلق بالمواعظ والقصص قيل لم يضرَّة ذلك في الاجتهاد فإن من الصحابة من كان لا يدري تلك المواعظ ولم يتعلم بعد جميع القران وكان من أهل الاجتهاد ثم معرفة الاخبار بمتونها واسانيدها والاحاطة باحوال النقلة والرواة عدولها وثقاتها ومطعونها ومردودها والاحاطة بالوقائع المخاصة فيها وما هو عام ورد في حادثة خاصة وما هو خاص عُمم في الكل حكمه

ك تم الفرق بين الواجب والندب والاباحة والعظر والكراهة حتى لا يشدُّ عنه وجه من هذه الوجوة ولا يختلط عليه باب بباب ثم معرفة مواقع اجماع الصحابة والتابعين من السلف الصالحين حتى لا يقع اجتهاده في مخالفة الاجماع ثم التهدي الى مواضع الاقيسة وكيفية النظر والتردد فيها من طلب اصل اولًا ثم طلب معني مخيّل يستنبط منه فيعلق الحكم عليه او شبه مغلب على الظن فيلحق الحكم به فهذه خمس شرائط لا بد من اعتبارها حتى يكون المجتهد مجتهدًا واجب الآتباع والتقليد في حق العامّي والا فكل حكم لم يستند الي قياس واجتهاد مثل ما ذكرنا فهو مرسل مهمل قالوا فاذا حقل المجتهد هذه المعارف ساغ له الاجتهاد ويكون الحكم الذي ادّي اليه اجتهاده سائعًا في الشرع ووجب على العامى تقليده والاخذ بفتواه وقد استفاض الخبرعن الذي صلى الله عليه وسلم انه لما بعث معاذاً الي اليمن قال يا معاذ بِمُ تحكم قال بكتاب الله قال فان لم تجد قال فبسنّة رسول الله قال فان لم تجد قال اجتهد رأي قال النبي صلى الله عليه وسلم الحمد لله الذي وفق رسول رسوله لما يرضاة وقد روي عن امير المومنين على بن ابي طالب عليه السلم انه قال بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم قاضيًا الى اليمن قلت يا رسول الله كيف اقضى بين الناس وانا حديث السن فضرب رسول الله بيدة صدري وقال اللهم اهد قلبه وثبيت لسانه فما شككت بعد ذلك في قضاء بين اثنين ثم اختلف اهل الاصول في تصويب المجتهدين في الاصول والفروع فعامّة اهل الاصول على أن الفاظر في المسائل الاصولية والاحكام العقلية اليقينية القطعية بجب أن يكون متعيّن الاصابة فالمصيب فيها واحد بعينه ولا يجوزان يختلف المختلفان في حكم عقلي

حقيقة الاختلاف بالذفي والاثبات على شرط التقابل المذكور بحيث ينفى أحدهما ما يثبته الآخر بعينه من الوجه الذي يثبته في الوقت الذي يثبته الا وان يقتسما الصدق والكذب والحق والباطل سواء كان الاختلاف بين اهل الاصول في الاسلام او بين اهل الملل والنحل الخارجة عن الاسلام فان المختلف فيه لا يحتمل توارد الصدق والكذب والصواب والخطاء عليه في حالة واحدة وهو مثل قول احد المخبرين زيد في هذه الدار في هذه الساعة وقول الثاني ليس زيد في هذه الدار في هذه الساعة فانا نعلم قطعاً إن احد المخبرين صادق والثاني كاذب لأن المخبر عنه لا يحتمل اجتماع الحالتين فيه معاً فيكون زيد في الدارولا يكون في الدار لعمري قد يختلف المختلفان في مسئلة ويكون محل الاختلاف مشتركاً وشرط تقابل القضيتين فاقداً فعينئذ يمكن أن يصوب المتنازعان ويرتفع النزاء بينهما برفع الاشقراك او يعود النزاء الى احد الطرفين مثال فلك المختلفان في مسئلة الكلام ليسا يتواردان على معني واحد بالنفى والاثبات فان الذي قال هو مخلوق اراد به ان الكلام هو الحروف والاصوات في اللسان والرقوم والكلمات في الكتبة قال وهذا مجلوق والذي قال ليس بمخلوق لم يرد به الحروف والرقوم وانما اراد معني اخر فلم يتوارد بالتفازع في المخلق على معني واحد وكذلك في مسئلة الرؤية فان النافي قال الرؤية اتصال شعاع بالمرئى وهو لا يجوز في حق الباري تعالى والمثبت قال الرؤية ادراك او علم مخصوص ويجوز تعلقه بالباري تعالى فلم يتوارد النفى والاتبات على معني واحد الا اذا رجع الكلام الى اثبات حقيقة الرؤية فيتَّفقان اولًا على انها ما هي ثم يتكلمان نفياً واثباتاً وكذلك في مسئلة الكلام يرجعان الى اثبات ماهية الكلام ثم يتكلمان

نفياً واثباتًا والا فيمكن أن يصدق القضيقان وقد صار أبوا لحسن العنبري الى أن كل مجتهد ناظر في الاصول مصيب النه ادي ما كلف من المبالغة في تسديد النظر والمنظور فيه وإن كان متعيَّناً نفياً واثباتاً الا انه اصاب من وجه وانما ذكر هذا في الاسلاميين من الفرق واما الخارجون عن الملة فقد تقررت النصوص والاجماع على كفرهم وخطائهم وكان سياتي مذهبهم يقتضي تصويب كل ناظر مجتهد على الاطلاق الا أن النصوص والاجماع صدَّته عن تصويب كل ناظر وتصديق كل قائل وللاصوليين خلاف في تكفير اهل الاهواء مع قطعهم بان المصيب واحد بعينة لان التكفير حكم شرعي والتصويب حكم عقلي فمن مبالغ متحصب لمذهبه كقر وضلل مخالفه ومن مساهل متالف لم يكفر ومن كفر قرّب كل مذهب ومقالة بمقالة واحد من أهل الأهواء والملل كتقريب القدرية بالمجوس وتقريب المشبهة باليهود والرافضة بالنصاري فاجري حكم هولاء فيهم من المناكحة واكل الذبيحة ومن ساهل ولم يكفر قضى بالتضليل وحكم بانهم هلكي في الاخرة واختلفوا في اللعن على حسب اختلافهم في التفكير والتضليل وكذلك من خرج على الامام الحق بغيًا وعدوانًا فان كان صدر خروجه عن تاويل واجتهاد سُمّى باغيًا صحطيًّا ثم البغى هل يوجب اللعن فعند اهل السنة اذ لم يخرج بالبغي عن الايمان لم يستوجب اللعن وعند المعتزلة يستحق اللعن بحكم فسقه والفاسق خارج عن الايمان وان كان صدر خروجه عن البغي والحسد والمروق عن اجماع المسلمين استحتى اللعن باللسان والقتل بالسيف والسنان واما المجتهدون في الفروع فاختلفوا في الاحكام الشرعية من الحلال والحرام ومواقع الاختلاف مظان غلبات الظنون بحيث يمكن تصويب كل مجتهد فيها وانما

يبتني ذلك على اصل وهو انا نبحث هل لله تعالى حكم في كل حادثة ام لا فمن الاصوليين من صار الى أن لا حكم لله تعالى في الوقائع المجتهد فيها حكمًا بعينه قبل الاجتهاد من جواز وحظر وحلال وحرام وانما حكمه تعالى ما ادّى الية اجتهاد المجتهد فان هذا الحكم منوط بهذا السبب فما لم يوجد السبب لم يثبت الحكم خصوماً على مذهب من قال ان الجواز والحظر لا يرجعان الى صفات في الذات وانما هي راجعة الى اقوال الشارع افعل لا تفعل وعلى هذا المذهب كل مجتهد مصيب في الحكم ومن الاصوليين من صار الى ان لله تعالى في كل حادثة حكمًا بعينه قبل الاجتهاد من جواز وحظر بل وفي كل حركة يتحرَّك بها الانسان حكم تكليف من تحليل وتحريم وانما يرتاده المجتهد بالطلب والاجتهاد اذ الطلب لا بد له من مطلوب والاجتهاد يجب أن يكون في شي الى شي فالطلب المرسل لا يعقل ولهذا يقردد المجتهد بين النصوص والظواهر والعمومات وبين المسائل المجمع عليها فيطلب الرابطة المعنوية او التقريب من حيث الاحكام والصور حتي يثبت في المجتهد فيه مثل ما تلقّاه في المتّفق عليه ولو لم يكن له مطلوب معيّن كيف يصمّ منه الطلب على هذا الوجه فعلى هذا المذهب المصيب واحد من المجتهدين في الحكم المطلوب وان كان الثاني معذورًا نوع عذر اذ لم يقصّر في الاجتهاد ثم هل يتعيّن المصيب ام لا فاكثرهم على انه لا يتعيّن فالمصيب واحد لا بعينة ومن الاصوليين من فصل الامرفية فقال يُنظر في المجتهد فيه أن كان مخالفة النص ظاهرة في أحد المجتهدين فهو المخطئ بعينه خطاء لا يبلغ تضليلاً والمتمسك بالخبر الصحيم والنص الظاهر مصيب بعينه وإن لم يكن محالفة النص ظاهرة فلم يكن مخطيئًا بعينة بل كل واحد منهما مصيب في اجتهادة واحدهما مصيب في الحكم لا بعينه هذه جملة كانية في احكام المجتهدين في الاصول والفروع والمسئلة مشكلة والقضية معضلة ثم الاجتهاد من فروض الكفايات لا من فروض الاعيان حتى اذا استقل بتحصيله واحد سقط الفرض عن الجميع وان قصر فيه اهل عصر عصوا بتركه واشرفوا علي خطر عظيم فان الاحكام الاجتهادية اذا كانت مرتبة على الاجتهاد ترتيب المسبب على السبب ولم يوجد السبب كانت الاحكام عاطلة والاراء كلها فائلة فلا بد اذاً من مجتهد واذا اجتهد المجتهدان وادّي اجتهاد كل واحد منهما الى خلاف ما ادّي اليه اجتهاد الاخر فلا يجوز لاحدهما تقليد الاخر وكذلك اذا اجتهد مجتهد واحد في حادثة وادّي اجتهاده الى جواز او حظر ثم حدثت تلك الحادثة بعينها في وقت اخر فلا يجوزله أن ياخذ باجتهاده الاول أذ يجوزان يبدوا له في الاجتهاد الثاني ما اغفله في الاول واما العامي فيجب عليه تقليد المجتهد وانما مذهمه فيما يسأله مذهب من يسأله عنه هذا هو الاصل الا أن علماء الفريقين لم يجوَّروا أن ياخذ العامّي المنفي الا بمذهب أبي حنيفة والعامّي الشفعوي الا بمذهب الشافعي لأن الحكم بان لا مذهب للعامّي وان مذهب مذهب المفتي يودي الي خلط وخبط فلهذا لم يجوزوا ذلك واذا كان مجتهدان في بلد اجتهد العامى فيهما حتي يختار الافضل و الاورع وياخذ بفتواه وإذا افتي المفتي على مذهبه وحكم به قاضٍ من القضاة على مقتضى فتواه ثبت الحكم على المذاهب كلها وكان القضاء اذا اتصل بالفقوي الزم الحكم كالقبض مثلًا اذا أتصل بالعقد ثم العامي باي شي يعرف أن العالم قد وصل الى حد الاجتهاد وكذلك

المجتهد نفسه متي يعرف انه قد استكمل شرائط الاجتهاد ففيه نظر ومن اصحاب الظاهر مثل داود الاصفهاني وغيره ممن لم يجوز القياس والاجتهاد في الاحكام وقال الاصول هو الكتاب والسنة والاجماع فقط ومنع ان يكون القياس اصلًا من الاصول وقال اول من قاس ابليس وظنّ أن القياس امر خارج عن مضمون الكتاب والسنة ولم يدر انه طلب حكم الشرع من مناهج الشرع ولم ينضبط قط شريعة من الشرائع الا باقتران الاجتهاد به لان من ضرورة الانتشار في العالم الحكم باي الاجتهاد معتبر وقد راينا الصحابة كيف اجتهدوا وكم قاسوا خصوصاً في مسائل الميراث من توريث الاخوة مع الجدّ وكيفية توريث الكلالة وذلك مما لا يخفي على المتدبر لاحوالهم ثم المجتهدون من المة الامة محصورون في صنفين لا يعدوان الى ثالث اصحاب الحديث واصحاب الراي اصحاب الحديث وهم اهل المحجازهم اصحاب مالك بن انس واصحاب محمد بن ادريس الشافعي واصحاب سفيان الثوري واصحاب احمد بن حنبل واصحاب داود بن على بن محمد الاصفهاني وانما سمّوا اصحاب الحديث لان عنايتهم بتحصيل الاحاديث ونقل الاخبار وبناء الاحكام على النصوص ولا يرجعون الى القياس الجلي والمخفي ما وجدوا خبرًا او اثرًا وقد قال الشافعي رضي الله عنه اذا وجدتم لى مذهباً ووجدتم خبرًا على خلاف مذهبي فاعلموا ان مذهبي ذلك الخبر ومن اصحابه ابو ابرهيم اسمعيل بن يحيي المزني والربيع بن سليمان الجيزي وحرملة بن يحيي التجيبي والربيع المرادي وابو يعقوب البويطي والحسن بن محمد بن الصباح الزعفراني ومحمد بن عبد الله بن عبد الحكم المصري وابو ثور ابرهيم بن خالد الكلبي وهم لا ينريدون علي اجتهادة اجتهاداً بل يتصرفون

ومنها تغيير اكل االحنزير وكان حراماً في التورية ومنها المحتان والغسل وغير ذلك والمسلمون قد بيّنوا ان الامتين قد بدّلوا وحرّفوا والا فعيسى كان مقرراً لما جاء به موسى عليه السلم وكلاهما مبشران بمقدم نبينا نبي الرحمة صلوات الله عليهم اجمعين وقد اسرهم ائمتهم وانبياؤهم وكتابهم بذلك وانما بني اسلافهم الحصون والقلاء بقرب المدينة لنصرة رسول اخر النرمان فامروهم بمهاجرة اوطانهم بالشام الى تلك القلاع والبقاع حتي اذا ظهر وعلن الحتى بفاران وهاجر الى دار هجرته يثرب نصروه وعاونوه وذلك قوله تعالى وَكَانُوا مَنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُم مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ وانما المحلاف بين اليهود والنصاري ما كان يرتفع الا حكمة اذ كانت اليهود تقول لَيْسَتِ ٱلنَّصَارِيَ عَلَى شَيْءُ وكانت النصاري تقول لَيْسَتِ ٱلْيَهُود عَلَى شَيْء وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ وكان النبي عليه السلم يقول لَسْتُمْ عَلَى شَيْء حَتَّى تُقِيمُوا ٱلتَّوْرَاةَ وَٱلاَّحِيلَ وما كان يمكنهم اقامتهما الا باقامة القرآن وتحكيم نبي الرحمة رسول اخر الزمان فلما ابوا فالك ضُرِبَتْ عَلَيْهُمُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَّةُ وَبَّاؤًا بِغَضَب مَنَ ٱللَّهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ ٱللَّهُ

اليهود خاصة هاد الرجل أي رجع وتاب وانما لزمهم هذا الاسم لقول موسي عليه السلم أنا هذنا اليك أي رجعنا وتضرّعنا وهم أمة موسي وكتابهم التورية وهو أول كتاب نزل من السماء أعني أن ما كان نزل علي أبرهيم وغيرة من الانبياء ما كان يسمّي كتاباً بل صحفاً وقد ورد في الخبر عن النبي صلي الله عليه وسلم أنه قال أن الله تعالي خلق أدم بيدة وخلق جنّة عدن بيدة وكتب التورية بيدة فاثبت لها اختصاصاً أخر سوي سائر الكتب وقد اشتمل ذلك علي اسفار

فيذكر مبتداء الخلق في السفر الاول ثم يذكر الاحكام والحدود والاحوال والقصص والمواعظ والاذكار في سفر سفر وأنزل عليه ايضاً الالواح على شبه مختصر ما في التورية يشتمل على الاقسام العلمية والعملية قال عزّ ذكرة وكَتَبُّناً لَهُ في آلَّالُواح مِنْ كُلِّ شَيْء مَوْعِظَةً اشارة الي تمام القسم العلمي وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْء اشارة الى تمام القسم العملي قالوا كان موسى قد افضى باسرار التورية والالواح الى يوشع بن نون وصيَّم من بعدة ليفضي الي اولاد هرون لأن الامر كان مشتركاً بينة وبين اخيه هرون اذ قال واشركه في امري وكان هو الوصى فلما مات هرون في حال حيوته انققلت الوصاية الى يوشع بن نون وديعة فليوصلها الى شبير وشبر ابني هرون قرارًا وذلك أن الوصية والامامة بعضها مستقرّ وبعضها مستودع واليهود تدعى ان الشريعة لا تكون الا واحدة وهي ابتدأت بموسى وتمت به فلم يكن قبله شريعة الا حدود عقلية واحكام مصلحية ولم يجيزوا النسخ اصلًا قالوا فلا يكون بعدة شريعة اخري لان النسخ في الاوامر بداء ولا يجوز البداء على الله ومسائلهم تدور على جواز النسخ ومنعه وعلى التشبيه ونفيه والقول بالقدر والجبر وتجوينر الرجعة واحالتها اما النسخ فكما ذكرنا واما التشبيه فلانهم وجدوا التورية ملئي من المتشابهات مثل الصورة والمشافهة والتكلم جهرا والنزول على طور سينا انتقالا والاستواء على العرش استقرارًا وجواز الروية فوقًا وغير ذلك واما القول بالقدر فهم مختلفون فيه حسب اختلاف الفريقين في الاسلام فالربانيون منهم كانمعتزلة فينا والقراءون كالمجبرة والمشبهة واما جواز الرجعة فإنما وقع لهم من امرين احدهما حديث عزير اذ اماته الله ماية عام ثم بعثه والثاني حديث هرون عليه السلم أذ مات في التيه وقد نسبوا موسى الى قتله قالوا حسده لأن

البهود كانت اليه اميل منهم الى موسى واختلفوا في حال موته فمنهم من قال مات وسيرجع ومنهم من قال غاب وسيرجع واعلم أن التورية قد اشتملت باسرها على دلالات وايات تدل على كون شريعة المصطفى عليه السلم حقًّا وكون صاحب الشريعة صادقًا بله ما حرَّفوه وغيّروه وبدّلوه اما تحريفًا من حيث الكتبة والصورة واما تحريفًا من حيث التفسير والتاويل واظهرها ذكرة ابرهيم عليه السلم وابنه اسمعيل ودعاؤه في حقّه وفي فريته واجابة الرب تعالى اياه اني باركت على اسمعيل واولاده وجعلت فيهم الخير كله وساظهرهم على الامم كلها وسابعث فيهم رسولًا منهم يتلوا عليهم اياتي واليهود معترفون بهذه القصة الا أنهم يقولون أجابه بالملك دون النبوة والرسالة وقد الزمتهم أن الملك الذي سلمتم اهو ملك بعدل وحق ام لا فان لم يكن بعدل وحق فكيف يمن على ابرهيم بملك في اولاده هو جور وظلم وإن سلمتم العدل والصدق من حيث الملك فالملك يجب أن يكون صادقًا على الله تعالى فيما يدعيه ويقوله وكيف يكون الكاذب على الله تعالى صاحب عدل وحق اذ لا ظلم اشد من الكذب على الله تعالى ففي تكذيبه تجويزة وفي التجويز رفع المنة بالنعمة وذلك خلف ومن العجب أن في التورية أن الاسباط من بني اسرائيل كانوا يراجعون القبائل من بني اسمعيل ويعلمون أن في ذلك الشعب علمًا لدنيًا لم يشتمل التورية عليه وورد في التواريخ ان اولاد اسمعيل كانوا يسمون ال الله واهل الله واولاد اسرائيل ال يعقوب وال موسى وال هرون وذلك كسر عظيم وقد ورد في التورية أن الله تعالى جاء من طور سينا وظهر بساعير وعلن بفاران وساعير جبال بيت المقدس الذي كان مظهر عيسى علية السلم

وفاران جبال مكة الذي كانت مظهر المصطفى صلى الله علية وسلم ولما كانت الاسرار الالهية والانوار الربانية في الوحى والتنزيل والمناجاة والتاويل على مراتب ثلث مبدأ ووسط وكمال والمجيء اشبه بالمبدأ والظهور بالوسط والاعلان بالكمال عبر التورية عن طلوع صم الشريعة والتنزيل بالمجيء على طورسينا وعن طلوع الشمس بالظهور علي ساعير وعن البلوغ الي درجة الكمال والاستواء بالاعلان على فاران وفي هذه الكلمة اثبات نبوة المسيم والمصطفى عليهما السلم وقد قال المسيم في الأجيل ما جئت لابطل التورية بل جئت لاكملها قال صاحب التورية النفس بالنفس والعين بالعين والانف بالانف والاذن بالأذن والجروج قصاص واقول اذا لطمك اخوك على خدَّك الايمن فضع له خدَّك الايسر والشريعة الاخيرة وردست بالامرين جميعًا اما القصاص ففي قوله تعالى كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقَصَاصُ واما العفو فَفَى قُولُهُ تَعَالَى وَأَنَّ تَعْفُوا أَقَرَّبُ لِلتَّقَوِّي فَفَى التَّورِيةُ احكام السياسة الظاهرة العامة وفي الانجيل احكام السياسة الباطنة الخاصة وفي القرآن احكام السياستين جميعًا وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيُوةً اشارة الي تحقيق السياسة الظاهرة خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأُمَّرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرَضْ عَن ٱلْجَاهِلِينَ اشارة الي تحقيق السياسة الباطنة الخاصة وقد قال عليه السلم هو أن تعفو عمن ظلمك وتعطى من حرمك وتصل من قطعك ومن العجب أن من رأي غيرة يصدق ما عنده ويكمّله ويرقّيه من درجة ألي درجة كيف يسوغ له تكذيبه والنسخ في الجقيقة لبس ابطالًا بل هو تكميل وفي التورية احكام عامة واحكام مخصوصة اما باشخاص واما بازمان واذا انتهى الزمان لم يبق ذلك لا محالة ولا يقال أنه أبطال أو بداء كذلك هاهنا السبت فلو أن اليهود عرفوا لم ورد التكليف بملازمة السبت وهو يوم أي شخص

من الاشخاص وفي مقابلة اية حالة وجزوي اي زمان عرفوا ان الشريعة الاخيرة حق وانها جاءت لتقرير السبت لا لابطاله وهم الذين عدوا في السبت حق مسخوا قررَدة خاسئين وهم يعترفون بان موسي عليه السلم بني بيتاً وصور فيه صورًا واشخاصًا وبين مراتب الصور واشار الي تلك الرموز لكن لما فقدوا الباب باب حطة ولم يمكنهم التسور علي سنن اللصوص تحيروا تائهين وتاهوا متحيرين واختلفوا نيفًا وسبعين فرقة ونحن نذكر منها اشهرها واظهرها عندهم ونترك الباقي هملًا

العنانية نسبوا الي رجل يقال له عنان بن داود راس الجالوت يخالفون سائر اليهود في السبت والاعياد ويقتصون علي اكل الطير والظبا والسمك ويذبحون الحيوان علي القفا ويصدّقون عيسي عليه السلم في مواعظه واشاراته ويقولون انه لم يخالف التورية البتة بل قرّرها ودعا الناس اليها وهو من بني اسرائيل المتعبدين بالتورية ومن المستجيبين لموسي عليه السلم الا انهم لا يقولون بنبوته ورسالته ومن هولاء من يقول ان عيسي عليه السلم لم يدّع انه نبي مرسل وانه صاحب شريعة ناسخة لشريعة موسي عليه السلم بل هو من اولياء الله المخلصين العارفين احكام التورية والانجيل ليس كتابًا منزلًا عليه ووحياً من الله تعالي بل هو جمع احواله من مبدايه الي كماله وانما جمعه اربعة من اصحابه الحواريين فكيف يكون كتابًا منزلًا قالوا واليهود ظلموا حيث كذبوه اولاً ولم يعرفوا بعد دعواة وقتلوه اخرًا ولم يعلموا بعد صحله ومغزاه وقد ورد في التورية ذكر المشيحا في مواضع كثيرة وذلك هو المسيم ولكن لم يرد له النبوة ولا الشريعة الناسخة ورد فارقليطا وهو الرجل العالم وكذلك ورد ذكرة في الانجيل فوجب حمله

على ما وجد وعملسى من البعى ذلك تحقيقه وحده

العيسوية نسبوا الي ابي عيسي اسحاق بن يعقرب الاصفهاني وقيل اسمه عوفيد الوهيم أي عابد الله كان في زمان المنصور وابتدا موته في زمن اخر ملوك بني امية مروان بن محمد الحمار فاتبعه بشر كثير من اليهود والمعوا له ايات ومعجزات وزعموا انه لما حورب خط على اصحابه خطاً بعود آس وقال اقيموا في هذا الخط فليس ينالكم عدو بسلاح فكان العدو يحملون عليهم حتى اذا بلغوا الخط رجعوا عنهم خوفًا من طلسم او عزيمة ربما وضعها ثم ابو عيسي خرج من الخط وحدة على فرسة فقاتل وقتل من المسلمين كثيرًا وذهب الى بني موسى بن عمران الذين هم وراء الرصل ليسمعهم كلام الله وقيل انه لما حارب اصحاب المنصور بالري قتل وقتل اصحابه وزعم عيسى انه نبي وانه رسول المسيم المنتظر وزعم أن للمسيم خمسة من الرسل ياتون قبله واحداً بعد واحد وزعم أن الله تعالى كلَّمه وكلَّفه ان يخلُّص بني اسرائيل من ايدي الامم العاصين والملوك الظالمين وزعم أن المسيم أفضل ولد أدم وأنه أعلى منزلة من الأنبياء المأضين واذ هو رسوله فهو افضل الكل ايضاً وكان يوجب تصديق المسيم ويعظم دعوة الداعى وزعم ان الداعي ايضًا هو المسيع وحرّم في كتابه الذبائع كلها ونهي عن اكل ذي روم على الاطلاق طيرًا كان او بهيمة واوجب عشر صلوات وامر اصحابة باقامتها وذكر اوقاتها وخالف اليهود في كثير من احكام الشربعة الكبيرة المذكورة في التورية

المقاربة واليوذعانية نسبوا الي يوذعان رجل من همدان وقيل كان اسمة يهودا يحتّ علي الزهد وتكثير الصلوة و ينهي عن اللحوم والانبذة وفيما نُقل عنه تعظيم

امر الداعى وكان يزعم ان للتورية ظاهرًا وباطنًا وتنزيلًا وتاويلًا خالف بتاويلاته عامة اليهود وخالفهم في التشبيه ومال الى القدر واثبث الفعل حقيقة للعبد وقدر الثواب والعقاب عليه وشدد في ذلك ومنهم الموشكانية اصحاب موشكا على مذهب يونعان غير انه كان يوجب الخروج على مخالفيه ونصب القتال معهم فخرج في تسعة عشر رجلًا فقتل بفاحية قم وذكر عن جماعة من الموشكانية انهم اثبتوا نبوة المصطفى عليه السلم الى العرب وسائر الناس سوي اليهود لانهم اهل ملة وكتاب وزعمت فرقة من المقاربة ان الله تعالى خاطب الانبياء بواسطة ملك اختاره وقدمه على جميع الخلائق واستخلفه عليهم قانوا فكل ما في التورية وسائر الكتب من وصف الله عز وجل فهو خبر عن ذلك الملك والا فلا يجوز ان يوصف الباري تعالى بوصف قالوا فان الذي كلّم موسى عليه السلم تكليماً هو نلك الملك والشجرة المذكورة في التورية هو ذلك الملك ويتعالى الرب تعالى عن أن يكلّم بشرًا تكليمًا وحمل جميع ما ورد في التورية من طلب الروية وشافهت الله وجاء الله وطلع الله في السحاب وكتب التورية بيده واستوي على العرش قرارًا وله صورة ادم وشعر قطط ووفرة سوداء وانه بكى على طوفان نوح حتى رمدت عيناه وانه ضحك الجبّار حتى بدت نواجده الى غير ذلك على ذلك الملك قال ويجوز في العادة ان يبعث ملكًا واحدًا من جملة خواصة ويلقى علية اسمة ويقول هذا هو رسوني ومكانة فيكم مكاني وقوله وامرة قولى وامري وظهورة عليكم ظهوري كذلك يكون حال ذلك الملك وقيل أن أربوس قال في المسيع أنه هو الله وأنه صفوة العالم أخذ قوله من هولاء وهم كانوا قبل اربوس باربع ماية سنة وهم اصحاب زهد وتقشّف وقيل

صاحب هذه المقالة هو بنيامين النهاوندي قرّر لهم هذا المذهب واعلمهم ان الايات المتشابهة في التورية كلها ماوَّلة وانه تعالى لا يوصف باوصاف البشر ولا يشبه شيًا من المخلوقات ولا يشبهه شي منها وانما المراد بهذه الكلمات الواردة في التورية ذلك الملك المعظم وهذا كما يحمل في القرآن المجي والاتيان على اتيان ملك من الملائكة وهو كما قال في حق مريم عليها السلم وَنَقَخْنَا فِيهَا مِنْ رُوحِنَا وانما النافح جبريل حين تَمَثَلُ لَهَا بَشَرًا سَوياً ليَهُبَ لَهَا غُلاماً زكيًّا

السامرة هولاء توم يسكنون بيت المقدس وقرايا من اعمال مصر يتقشفون في. الطهارة اكثر من تقشف سائر اليهود اثبتوا نبوة موسي وهرون ويوشع بن نون عليهم السلم وانكروا نبوة من بعدهم راسًا الا نبيًا واحدًا وقالوا التورية ما بشرت الا بنبي واحد ياتي من بعد موسي يصدّق ما بين يديه من التورية ويحكم بحكمها ولا يخالفها البتة وظهر في السامرة رجل يقال له الالفان انّعي النبوة وزعم انه هو الذي بشر به موسي وانه هو الكوكب الذي ورد في التورية انه يضيء ضوء القمر وكان ظهورة قبل المسيع عليه السلم بقريب من ماية سنة وافترقت السامرة الي دوستانية وهم الالفائية والي كوسانية والدوستانية معناها الفرقة المتفرقة الكاذبة والكوسانية تزعم ان الثواب والعقاب في الدنيا وبين الفريقين اختلاف فيها والدوستانية تزعم ان الثواب والعقاب في الدنيا وبين الفريقين اختلاف في الاحكام والشرائع وقبلة السامرة جبل يقال له غريم بين بيت المقدس ونابلس قالوا ان الله تعالي امر داود النبي عليه السلم ان يبني بيت المقدس بحبل نابلس وهو الطور الذي كلّم الله عليه موسي عليه السلم فحول داود الي

ايليا وبني البيث ثمّة وخالف الامر وظلم والسامرة توجهوا الى تلك القبلة مون سائر اليهود ولغتهم غير لغة اليهود وزعموا إن التورية كانت بلسانهم وهي قريبة من العبرانية فنقلت الى السريانية فهذه اربع فرق هم الكبار وانشعبت منهم الفرق الى احدي وسبعين فرقة وهم باسرهم اجمعوا على أن في التورية بشارة بواحد بعد موسى وانما افتراقهم اما في تعيين ذلك الواحد او في الزيادة على الواحد وذكر المشيحا واثاره ظاهر في الاسفار وخروج واحد في اخر النرمان وهو الكوكب المضيء الذي تشرق الارض بنورة ايضًا متَّفق علية واليهود على انتظاره والسبت يوم ذلك الرجل وهو يوم الاستواء بعد الخلق وقد اجمعت اليهود على أن الله تعالى لما فرغ من خلق السماوات استوي على عرشه مستلقياً على قفاه واضعا احدي رجليه على الاخري فقالت فرقة منهم أن الستة الايام هي ستة الاف سنة فان يومًا عند الله كانف سنة صما يعد بالسير القمري وذلك هو ما مضى من لدن ادم الى يومنا هذا وبه يتم الخلق ثم اذا بلغ الخلق الى النهاية ابتدأ الامرومن ابتداء الامريكون الاستواء على العرش والفراغ من المحلق وليس ذلك امرًا كان ومضي بل هو في المستقبل اذا عددنا الايام بالالوف

النصاري امة المسه عيسي بن مريم عليه السلم وهو المبعوث حقّا بعد موسي عليه السلم المبشر به في التورية وكانت له ايات ظاهرة وبيّنات زاهرة مثل احياء الموتي وابراء الاكمه والابرص ونفس وجوده وفطرته اية كاملة علي صدقه وذلك حصوله من غير نطفة سابقة ونطقه من غير تعليم سالف وجميع الانبياء بلاغ وحيهم اربعون سنة وقد اوحي اليه انطاقًا في المهد واوحي اليه ابلاغًا عند

الثلثين وكانت مدة دعوته ثلث سنين وثلثة اشهر وثلثة ايام فلما رفع الى السماء اختلف المحواريون وغيرهم فيم وانما اختلافاتهم تعود الى امرين احدهما كيفية نزوله واتصاله بأمه وتجسد الكلمة والثاني كيفية صعوده وأتصاله بالملائكة وتوحد الكلمة اما الاول فقضوا بتجسد الكلمة ولهم في كيفية الاتحاد والتجسد كلام فمذهم من قال اشرق على الجسد اشراق النور على الجسم المشفّ ومنهم من قال انطبع فيه انطباع النقش في الشمعة ومنهم من قال ظهر به ظهور الروحاني بالجسماني ومفهم من قال تدرّع اللاهوت بالناسوت ومفهم من قال مازجت الكلمة جسد المسيع ممازجة اللبن الماء واثبتوا لله تعالى اقانيم ثلثة قالوا الباري تعالى جوهر واحد يعنون به القائم بالنفس لا التحييز والمجمية فهو واحد بالجوهرية ثلثة بالاقنومية ويعنون بالاقانيم الصفات كالوجود والحيوة والعلم والاب والابن وروح القدس وانما العلم تدرع وتجسد دون سائر الاقانيم وقالوا في الصعود انه قدل وصلب قتله اليهود حسدًا وبغيًا وانكارًا لنبوته ودرجته ولكن القتل ما ورد على المجزو اللاهرتي وانها ورد على المجزو الناسوتي قالوا وكمال الشخص الانساني في ثلثة اشياء نبوة وامامة وملكة وغيرة من الانبياء كانوا موصوفين بهذه الخصال انثلث أو ببعضها والمسيم عليه السلم درجته فوق ذلك لأنه الابن الوحيد فلا نظير له ولا قياس له الى غيرة من الانبياء وهو الذي به غفر زلة ادم عليه السلم وهو الذي يحاسب الخلق ولهم في النزول خلاف فمنهم من يقول ينفزل قبل يوم القيامة كما قال اهل الاسلام ومذهم من يقول لا نزول له الا يوم الحساب وهو بعد أن قتل وصلب نزل وراي شخصة شمعون الصفا فكلَّمة وأوصى الية ثم فارق الدنيا وصعد الى السماء وكان وصيّة شمعون الصفا وكان افضل الحواريين علماً وزهداً وادباً غيران نولوس شوش امرة وصير نفسة شريكاً له وغير اوضاع علمه وخلطه بكلام الفلاسفة ووسواس خاطرة ورايت رسالة لفولوس كتبها الي اليونانيين انكم تظنون ان مكان عيسي كمكان سائر الانبياء وليس كذلك بل انما مثله مثل ملكيزداق وهو ملك السلم الذي كان ابرهيم يعطي الينه العشور فكان يبارك علي ابرهيم ويمسح راسه ومن العجب انه نقل في الاناجيل ان الرب تعالي قل انت انت الابن الوحيد ومن كان وحيداً كيف يمثل بواحد من البشر ثم ان اربعة من الحواريين اجتمعوا وجمع كل واحد منهم جمعاً للانجيل وهم متي ولوقا ومارتوس ويوحنا وخاتمة انجيل متي انه قال اني ارسلكم الي الامم كما ارسلني ابي اليكم فاذهبوا وادعوا الامم باسم الاب والابن وروح القدس وفاتحة انجيل يوحنا علي القديم الازلي قد كانت الكلمة وهو ذا الكلمة كانت عند الله والله هو كان الكلمة وكل كان بيدة ثم افترقت النصاري اثنتين وسبعين فرقة وكبار فرقهم ثلثة الملكائية والنسطورية واليعقوبية وانشعبت منها الاليانية والبليارسية والمقدانوسية والسبالية والبوطينوسية والبولية الي سائرالفرق

الملكائية اصحاب ملكا الذي ظهر بالروم واستولي عليها ومعظم الروم ملكائية قالوا ان الكلمة اتتحدت بجسد المسيح وتدرعت بناسوته ويعنون بالكلمة اقنوم العلم ويعنون بروح القدس اقنوم الحيوة ولا يسمون العلم قبل تدرّعه به ابنًا بل المسيح مع ما تدرّع به ابن فقال بعضهم ان الكلمة مازجت جسد المسيح كما يمازج الخمر اللبن او الماء اللبن وصرحت الملكائية بان الجوهر غير الاقانيم وذلك كالموصوف والصفة وعن هذا صرحوا باثبات التثليث واخبر عنهم القران لَقَدُ كَفَر الله المسيح ناسوت كلي لا

جزوي وهو قديم ازلي من قديم ازلي وقد ولدت مريم عليها السلم الهًا ازلياً والقتل والصلب وقع على الناسوت واللاهوت معًا واطلقوا لفظ الابوة والبنوة على الله عز وجل وعلى المسيم لما وجدوا في الانجيل حيث قال انك انت الابن الوحيد وحيت قال شمعون الصفا انك ابن الله حقًا ولعل ذلك من مجاز اللغة كما يقال لطلاب الدنيا ابناء الدنيا ولطلاب الاخرة ابناء الاخرة وقد قال المسيم للحواريين انا أقول لكم أحبوا أعداءكم وبركوا على لاعنيكم واحسنوا ألى مبغضيكم وصلّوا على من يوذيكم لكي تكونوا ابناء ابيكم الذي في السماء الذي تشرق شمسه على الصالحين والفجرة وينزل قطره على الابرار والاثمة وتكونوا تامين كما أن أباكم الذي في السماء تام وقال انظروا صدقاتكم فلا تعطوها قدام الناس لتراؤهم فلا يكون لكم اجر عند ابيكم الذي في السماء وقال حين كان يصلب اذهب الى ابي وابيكم ولما قال اريوس القديم هو الله والمسيم مخلوق اجتمعت البطارقة والمطارنة والاساقفة في بلد قسطنطنية بمحضرمن ملكهم وكانوا ثلثماية وثلثة عشر رجلًا واتفقوا على هذه الكلمة اعتقاداً ودعوة وذلك قولهم نومن بالله الواحد الاب مالك كل شي وصانع ما يري وما لا يُري وبالابن الواحد ايشوع المسيم ابن الله الواحد بكر الخلائق كلها وليس بمصنوع اله حق من الله حق من جوهر ابية الذي بيدة اتقنت العوالم وكل شي الذي من اجلفا ومن اجل خلاصفا نزل من السماء وتجسد من روح القدس وولد من مريم البتول وصلب ايام فيلاطوس ودفن ثم قام في اليوم الثالث وصعد الى السماء وجلس عن يمين ابيه وهو مستعد للمجي تارة اخرى للقضاء بين الاموات والاحياء ونومن بروح القدس الواحد روح الحق الذي يخرج من ابيه وبمعمودية

واحدة لغفران الخطايا وبجماعة واحدة قدسية مسيحية جاثليقية وبقيام ابداننا وبالحيوة الدائمة ابد الابدين هذا هو الاتفاق الاول علي هذه الكلمات وفيه اشارة الي حشر الابدان وفي النصاري من قال . حشر الارواح دون الابدان وقال ان عاقبة الاشرار في القيامة غمّ وحزن الجهل وعاقبة الاخيار سرور وفرح العلم وانكروا ان يكون في الجنة نكاح واكل وشرب وقال مار اسحاق منهم ان الله تعالي وعد المطيعين وتوعد العاصين ولا يجوز ان يخالف الوعد لانه لا يليق بالكرم لكن يخالف الوعيد فلا يعذب العصاة ويرجع الخلق الي سرور وسعادة وعمم هذا يكال اذ العقاب الابدي لا يليق بالجواد الحق

النسطورية اصحاب نسطور الحكيم الذي ظهر في زمان المامون وتصرف في الاناجيل بحكم راية واضافتة اليهم اضافة المعتزلة الي هذة الشريعة قال ان الله تعالي واحد نو اقانيم ثلثة الوجود والعلم والحيوة وهذة الاقانيم ليست زائدة علي الذات ولا هي هو واتحدت الكلمة بحسد عيسي علية السلم لا علي طريق الامتزاج كما قالت المعقوبية ولكن كاشراق الشمس في كوة او علي بلور او كظهور النقش في الخاتم واشبة ولكن كاشراق الشمس في كوة او علي بلور او كظهور النقش في الخاتم واشبة المذاهب بمذهب نسطور في الاقانيم احوال ابي هاشم من المعتزلة فانة يثبت خواص مختلفة لشي واحد ويعني بقونة هو واحد بالجوهر اي ليس مركباً من جنس بل هو بسيط واحد ويعني بالحيوة والعلم اقنومين جوهرين اي اصلين مبدأين للعالم ثم فسر العلم بالنطق والكلمة ويرجع منتهي كلامه الي اثبات مبدأين للعالم ثم فسر العلم بالنطق والكلمة ويرجع منتهي كلامه الي اثبات كونة تعالي موجوداً حيًا ناطقاً كما تقولة الفلاسفة في حد الانسان الا ان هذه المعاني تتغاير في الانسان لكونة مركباً وهو جوهر بسيط غير مركب وبعضهم المعاني تتغاير في الانسان لكونة مركباً وهو جوهر بسيط غير مركب وبعضهم المعاني تتغاير في الانسان لكونة مركباً وهو جوهر بسيط غير مركب وبعضهم

يثبت لله تعالى صفات اخر بمنزلة انقدرة والارادة وتحوهما ولم يجعلوها اقانيم كما جعلوا الحيوة والعلم اقنومين ومنهم من اطلق القول بأن كل واحد من الاقانيم الثلثة حتى ناطق اله وزعم الباقون أن أسم الأله لا ينطلق على كل وأحد من الاقانيم وزعموا أن الابن لم يزل متولدًا من الاب وانما تجسَّد وأتحد بجسد المسهم حين ولد والحدوث راجع الى الجسد والناسوت فهو اله وانسان اتّحدا وهما جوهران اقنومان طبيعتان جوهر قديم وجوهر محدث اله تام وانسان تآم ولم يبطل الأتحاد قدم القديم ولا حدوث المحدث لكنهما صارا مسيحاً واحداً مشيئة واحدة وربما بدلوا العبارة فوضعوا مكان الجوهر الطبيعة ومكان الاقنوم شخصًا واما قولهم في القتل والصلب فيخالف قول الملكائية واليعقوبية قالوا ان القتل وقع على المسيم من جهة ناسوته لا من جهة لاهوته لان الاله لا تحلُّه الالم وبوطينوس وبولى الشمشاطي يقولان أن الاله واحد وأن المسم ابتداً من مريم عليهما السلم وانه عبد صالح مخلوق الا أن الله تعالى شرفه وكرمه لطاعته وسمّاء ابنًا على التبنّي لا على الولادة والأتحاد ومن النسطورية قوم يقال لهم المصلين قالوا في المسيم مثل ما قال نسطور الا أنهم قالوا أذا أجتهد الرجل في العبادة وترك التغذي باللحم والدسم ورفض الشهوات النفسانية الحيوانية يصفى جوهرة حتى يبلغ ملكوت السموات ويري الله تعالى جهرا وينكشف له ما في الغيب فلا يخفى علية خافية في الارض ولا في السماء ومن النسطورية من ينفى التشبية ويثبت القول بالقدر خيرة وشرة من العبد كماقالت القدرية اليعقوبية أصحاب يعقوب قالوا بالاقانيم الثلثة كما ذكرنا الا انهم قالوا انقلبت الكلمة لحمًا ودمًا فصار الاله هو المسيع وهو الظاهر بجسدة بل هو هو وعنهم اخبرنا

القران الكريم لَقَدْ كَفَرْ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوۤ ٱلْمَسِيعُ آبْنُ مَرْيَمَ فمنهم من قال المسيم هو الله ومنهم من قال ظهر اللاهوت بالفاسوت فصار فاسوت المسيم مظهر المحق لا على طريق حلول جزو فيه ولا على سبيل اتحاد الكلمة التي هي في حكم الصفة بل صار هو هو وهذا كما يقال ظهر الملك بصورة الانسان او ظهر الشيطان بصورة حيوان وكما اخبر التنزيل عن جبريل عليه السلم فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشُرًا سُوِيًّا وزعم اكثر المعقوبية أن المسيم جوهر واحد اقلوم واحد الا أنه من جوهرين وربما قالوا طبيعة واحدة من طبيعتين فجوهر الاله القديم وجوهر الانسان المحدث تركبا كما تركبت النفس والبدن فصارا جوهرا واحدأ اقنومًا واحداً وهو انسان كله واله كله فيقال الانسان صار الها ولا ينعكس فلايقال الاله صار انسانًا كالفحمة تطرح في النارفيقال صارت الفحمة نارًا ولا يقال صارت النار فحمة وهي في الحقيقة لا نار مطلقة ولا فحمة مطلقة بل هي جمرة وزعموا ان الكلمة اتحدت بالانسان الجزوي لا الكلى وبهما عبروا عن الاتحاد بالامتزاج والادراع والحلول كحلول صورة الانسان في المرآة المجلوة واجمع اصحاب التثليث كلهم على أن القديم لا مجوز أن يتّحد بالمحدث الا أن الاقنوم الذي هو الكلمة اتحدت دون سائر الاقانيم واجمعوا على أن المسيع عليه السلم ولد من مريم عليها السلم وقتل وصلب ثم اختلفوا في كيفية ذلك فقالت الملكائية واليعقوبية ان الذي ولدت مريم هو الانه فالملكائية لما اعتقدت ان المسيم ناسوت كلى ازلى قالوا أن مريم أنسان جزوي والجزوي لا يلد الكلى وأنما ولده الاننوم القديم واليعقوبية نما اعتقدت أن المسيم هو جوهر من جوهرين وهو أنه وهو المولود قالوا أن مريم ولدت الها تعالى الله عن قولهم علواً كبيرًا وكذلك

قالوا في القتل وقع على الجوهر الذي هو من جوهرين قالوا ولو وقع على احدهما لبطل الأتحاد وزعم بعضهم انا نثبت وجهين للجوهر القديم فالمسيم قديم من وجه محدث من وجه وزعم قوم من اليعقوبية ان الكلمة لم تاخذ من مريم شيئًا لكفها مرّت بها كالماء في الميزاب وما ظهر من شخص المسيم عليه السلم في الاعين هو كالخيال والصورة في المرآة والا فما كان جسمًا متجسَّمًا كثيفًا في الحقيقة وكذالك القتل والصلب انما وقع على الخيال والحسبان وهولاء يقال لهم الاليانية وهم قوم بالشام واليمن والارمينية قالوا وانما صلب الاله من اجلنا حتى يخلصنا وزعم بعضهم أن الكلمة كانت تداخل جسم المسهم عليم السلم أحيانًا فتصدر عنه الايات من احياء الموتي وابراء الاكمه والابرص وتفارقه في بعض الاوقات فقرد عليه الالام والاوجاع ومنهم بليارس واصحابه وحكى عنه أنه كان يقول أذا صارت الذاس الى الملكوت الاعلى اكلوا الف سنة وشربوا وناكحوا ثم صاروا الى النعيم الذي وعدهم اريوس كلها لذة وسرور وراحة وحبور لا اكل فيها ولا شرب ولا نكام وزعم مقدانيوس أن الجوهر القديم اقنومان فحسب أب وابن والروح مخلوق وزعم سباليوس أن القديم جوهرواحد أقنوم واحد له ثلث خواص وأتحد بكليته بجسد عيسى بن مريم عليهما السلم وزعم اريوس أن الله واحد سماة ابًا وإن المسيم كلمة الله وابنه على طريق الاصطفاء وهو مخلوق قبل خلق العالم وهو خالق الاشياء وزعم أن لله تعالى روحًا مخلوقة اكبر من سائر الاروام وانها واسطة بين الاب والابن تودي اليه الوحى وزعم أن المسيم ابتدأ جوهرًا لطيفًا روحانيًا خالصًا غير مركب ولا ممزوج بشي من الطبائع وانما تدرّع بالطبائع الاربع عند الاتّحاد بالجسم الماخوذ من مريم وهذا اريوس قبل

الفرق الثلث فتبرَّوا منه لمخالفتهم اياً عنى المذهب

من له شبهة كتاب قد بيّنًا كيفية تحقيق الكتاب وميّزنا بين حقيقة الكتاب وشبهة الكتاب وإن الصحف التي كانت البرهيم عليه السلم كانت شبهة كتاب وفيها مناهج علمية ومسالك عملية اما العلميات فتقرير كيفية الخلق والابداع وتسوية المخلوقات على نسبة نظام وقوام تحصل منها حكمته الازلية وتنفذ فيها مشيئته السرمدية ثم تقرير التقدير والهداية عليها ليتقدّر كل نوع وصنف بقدرة المحكوم المحتوم ويقبل هدايته السارية في العالم بقدر استعداده المعلوم والعلم كل العلم لا يعدوا هذين النوعين وذاك قوله تعالى سَهْ آسْمَ رَبَّكَ ٱلْأَعْلَى ٱلَّذِي خَلَقَ فَسُوِّي وَآلَّذِي تَدَّرَ فَهَدي وقال عز وجل خبرًا عن ابرهيم عليه السلم أَلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِين وخبرًا عن موسي عليه السلم أَلَّذِي اَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هُدّي واما العمليات فتزكية النفوس عن درن الشبهات وذكر الله تعالى باقامة العبادات ورفض الشهوات الدنية وايثار السعادات الاخروية ولن يحصل البلوغ الى كمال المعاد الا باقامة هذين الركنين اعني الطهارة والشهادة والعمل كل العمل لا يعدوا هذين النوعين وذلك قوله تعالى قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَّى وَذَكَرْ آسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى بَلْ تُؤْرُرُونَ ٱلْحَيُوةَ ٱلدِّنْيَا وَٱلْآخِرُةُ خَيْرٌ وَأَبْقَي ثم قال عزمن قَائل إنَّ هَذَا لَفِي الصَّفْفِ اللُّولَي صُعُفِ إِبْرُهِيمَ وَمُوسَي فبيَّن إن الذي اشتمل عليه الصحف هو ما اشتمل عليه هذه السورة وبالحقيقة هذا هو الاعجاز المعنوي

المجوس واصحاب الاثنين والمانوية وسائر فرقهم المجوسية يقال لهم الدين الاكبر والملة العظمي اذ كانت دعوة الانبياء بعد ابرهيم الخليل عليه السلم لم تكن في العموم كالدعوة الخليلية ولم يثبت لهامن القوة والشوكة والملك والسيف مثل الملة

الحنيفية اذكانت ملوك العجم كلها على ملة ابرهيم وجميع من كان في زمان كل واحد منهم من الرعايا في البلاد على اديان ملوكهم وكان لملوكهم مرجع هو موبذ موبذان اعلم العلماء واقدم الحكماء يصدرون عن امرة ولا يرجعون الا الى راية ويعظَّمونه تعظيم السلاطين للحلفاء الوقت وكانت دعوة بني اسرائيل اكثرها في بلاد الشام وما وراها من المغرب وقل ما سري من ذلك الى بلاد العجم وكانت الفرق في زمان ابرهيم الخليل راجعة الى صنفين احدهما الصابية والثاني الحنفاء فالصابية كانت تقول أنا تحتاج في معرفة الله تعالى ومعرفة طاعته واوامرة واحكامه الى متوسط لكن ذلك المتوسط يجب ان يكون روحانيًا لا جسمانياً وذلك الروحانيات وطهارتها وقربها من رب الارباب والمجسماني بشر مثلنا ياكل مما ناكل ويشرب مما نشرب يماثلنا في المادة والصورة قالوا وَلَــُنَّ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّا لَخَاسِرُونَ والحنفاء كانت تقول أنَّا نحتاج في المعرفة والطاعة الى متوسّط من جنس البشر يكون درجته في الطهارة والعصمة والتاييد والحكمة فوق الروحانيات يماثلنا من حيث البشرية ويمايزنا من حيث الروحانية فيتلقى الوحى بطرف الروحانية ويلقى الى نوع الانسان بطرف البشرية وذلك قوله تعالى قُلْ انَّمَا أَنَا بَشَرَّ مِثْلُكُمْ يُوحَى الِّي وقال عزَّ ذكره قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنْتُ الَّا بَشَرا رَسُولًا ثم لما لم يتطرق للصابية الانتصار علي الروحانيات البحتة والتقرب اليها باعيانها والتلقي منها بذواتها فنرعت جماعة الي هياكلها وهى السيارات السبع وبعض الثوابت فصابية الروم مفزعها السيارات وصابية الهند مفزعها الثوابت وسنذكر مذاهبهم على التفصيل أن شاء الله تعالى وربما نزلوا عن الهياكل الى الاشخاص التي لا تسمع ولا تبصر ولا تغني عن الانسان شيئًا

والفرقة الاولى هم عبدة الكواكب والثانية هم عبدة الاصنام وكان المحليل مكلَّفاً بكسر المذهبين على الفرقتين وتقرير الحنيفية السمحة السهلة احتم على عبدة الاصنام قولًا وفعلًا كسرًا من حيث القول وكسرًا من حيث الفعل فقال لابيه ازر يَا أَبَّتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا الايات حقي جَعَلَهُمْ جُذَانًا الَّا كَبِيرًا لَهُمَّ وذلك الزام من حيث الفعل وافعام من حيث الكسر ففرع من ذلك كما قال تعالى وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إبْرَهِيمَ عَلَيَ قَوْمِهِ نَرْفُحُ فَرَجَاتٍ مَنْ نَشَآءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ابتدأ بابطال مذاهب عبدة الاوثان على صيغة الموافقة كما قال وكَذَالِكُ نُرِي إَبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَواتِ وٓ ٱلْأَرْضِ اي كما اتيناه الحجة كذلك نريه المحجة فساق الاثرام على اصحاب الهياكل مساق الموافقة في المبدأ والمخالفة في النهاية ليكون الالزام ابلغ والافحام اقوي والآ فابرهيم الخمليل عليه السلم لم يكن في قوله هذا ربي مشركًا كما لم يكن في قوله بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا كاذباً وسوق الكلام علي جهة الالزام غير وسوقه علي جهة الالتزام غير فلما اظهر العبِّمة وبيِّن المحجة قرّر الحنيفية التي هي الملة الكبري والشريعة العظمى وذلك هو الدين القيم وكانت الانبياء من اولاده كلهم يقررون المعنيفية وبالخصوص صاحب شرعنا محمد صلوات الله عليه كان في تقريرها قد بلغ النهاية القصوي واصاب في المرمى واصمى ومن العجب أن التوحيد من اخس اركان العنيفية ولهذا يقترن نفى الشرك بكل موضع ذكر العنيفية حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ حَنَفَا: لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ثُم الثنوية اختصت بالمجوس حتي اثبتوا اصلبن اثنين مدبرين قديمين يقتسمان الخير والشر والنفع والضر والصلاح والفساد يسمون احدهما النور والثاني الظلمة وبالفارسية يزدان

واهرمن ولهم في ذلك تفصيل مذهب ومسائل المجوس كلها تدور علي قاعدتين احديهما بيان سبب خلاص النور بالظلمة والثانية بيان سبب خلاص النور من الظلمة وجعلوا الامتزاج مبدأً والخلاص معاداً

المجوس اثبتوا اصلين كما ذكرنا الا ان المجوس الاصلية زعموا ان الاصلين لا يجوز ان يكونا قديمين ازليبين بل النور ازلي والظلمة محدثة ثم لهم اختلاف في سبب حدوثها أمِن النور حدثت والنور لا يحدث شرًا جزويًا فكيف يحدث اصل الشرام شي اخر ولا شي يشترك النور في الاحداث والقدم وبهذا يظهر خبط المجوس وهولاء يقولون المبدأ الاول من الاشخاص كيومرث وربما يقولون زروان الكبير والنبي الاخر زرادشت والكيومرثية يقولون كيومرث هو ادم عليه السلم وقد ورد في تواريح الهند والعجم كيومرث ادم و يخالفهم سائر اصحاب التواريح

الكيومرثية اصحاب المقدّم الاول كيومرث اثبتوا اصلين يزدان واهرمن وقالوا يزدان الليومرثية اصحاب المقدّم الاول كيومرث اثبتوا الله يزدان فكر في نفسه انه لو كان لي منازع كيف يكون وهذه الفكرة ردية غير مناسبة لطبيعة النور فحدث الظلام من هذه الفكرة وسمّي اهرمن وكان مطبوعًا علي الشر والفتنة والفساد والضرر والاضرار فخرج علي النور وخالفه طبيعة وقولاً وجرت محاربة بين عسكر النور وعسكر الظلمة ثم ان الملائكة توسطوا فصالحوا علي ان يكون العالم السفلي خالصًا لاهرمن سبعة الاف سنة ثم يخلي العالم ويسلمه الي النور والذين كانوا في الدنيا قبل الصلح ابادهم واهلكهم ثم بدأ برجل يقال له كيومرث وحيوان يقال له ثور فقتلهما فنبت من مسقط فلك الرجل ربباس وخرج من اصل ريباس رجل يسمّي ميشه وامراة اسمها ميشانه

وهما ابوا البشر ونبت من مسقط الثور الانعام وسائر الحيوانات وزعموا أن النور خير الناس وهم أرواح بلا أجساد بين أن يرفعهم عن مواضع أهرمن وبين أن تلبسهم الاجساد فيحاربون أهرمن فاختاروا لبس الاجساد ومحاربة أهرمن علي أن يكون لهم النصرة من عند النور والظفر بجنود أهرمن وحسن العاقبة وعند الظفر به وأهلاك جنودة يكون القيامة فذاك سبب الامتزاج وهذا سبب الخلاص

الرروانية قالوا إن النور ابدء اشخاصاً من نور كلها روحانية نورانية ربانية لكي الشخص الاعظم الذي اسمة زروان شك في شي من الاشياء فحدث اهرمن الشيطان من ذلك الشك وقال بعضهم لا بل أن زروان الكبير قام فزمزم تسعة الاف وتسع ماية وتسعًا وتسعين سنة ليكون له ابن فلم يكن ثم حدّث نفسه وفكر وقال لعل هذا العالم ليس بشي فحدث اهرمن من ذلك الهم الواحد وحدث هرمز من ذلك العلم فكانا جميعًا في بطن واحد وكان هرمز اقرب من باب الخروج فاحدال اهرمن الشيطان حتى شق بطن أمَّه فخرج قبله واخذ الدنيا وقيل انه لما مثل بين يدي زروان فابصرة وراي ما فيه من الخبث والشرارة والفساد ابغضه فلعنه وطرده فمضى واستولى على الدنيا واما هرمز فبقى زمانًا لا يدله عليه وهو الذي اتَّخذه قوم ربًّا وعبدوه لما وجدوا فيه من الخير والطهارة والصلاح وحسن الاخلاق وزعم بعض الزروانية أنه لم يزل كان مع الله شي ردى اما فكرة ردية اما عفونة ردية وذلك هو مصدر الشيطان وزعموا ان الدنيا كانت سليمة من الشرور والافات والفتن وكان اهلها في خير محض ونعيم خالص فلما حدث اهرمن حدثت الشرور والافات والفتن وكان بمعزل من السماء فاحتال حتى خرق السماء وصعد وقال بعضهم إكان هو في السماء والارض

خالية عنه فاحتال حتى خرق السماء ونزل الى الارض بجنوده كلها فهرب النور بملائكته واتبعه الشيطان حتي حاصره في جنته وحاربه ثلاثة الاف سنة لا يصل الشيطان الى الرب تعالى ثم توسطت الملائكة وتصالحا على ان يكون ابليس وجنوده في قرار الضوء تسعة الاف سنة بالثلثة الاف التي قاتله فيها ثم يخرج الى موضعة وراي الرب تعالى عن قولهم الصلاح في احتمال المكروة من ابليس وجنودة ولا ينقض الشرط حتى تنقفي مدة الصلح فالناس في البلايا والفتن والخزايا والمحن الى انقضاء المدة ثم يعود الى النعيم الاول وشرط ابليس عليه أن يمكنه من أشياء يفعلها ويطلقه في أفعال ردية يباشرها فلما فرغا من الشرط اشهدا عليهما عدلين ودفعا سيفيهما اليهما وقالا لهما من نكث فاقتلاه بهذا السيف ولست اظن عاقلًا يعتقد هذا الراي الفائل ويرى هذا الاعتقاد المضمحل الباطل ولعله كان رمزًا الى ما يتصور في العقل ومن عرف الله تعالى بجلاله وكبريائه لم يسمح بهذه الترهات عقله ولم يسمع هذه الخرافات سمعه واقرب من هذا ما حكاة ابو حامد الزوزني أن المجوس زعمت أن ابليس كان لم يزل في الظلمة والجبو والخلاء بمعزل عن سلطان الله ثم لم يزل يزحف ويقرب جميلة حتى راي النور فوثب وثبة فصار في سلطان الله في النور وادخل معه هذه الافات والشرور فخلق الله تعالى هذا العالم شبكة له فوقع فيها وصار متعلقاً بها لا يمكنه الرجوع الى سلطانه فهو محبوس في هذا العالم مضطرب في الحبس. يرمى بالافات والمحن والفتن الى خلق الله فمن احياه الله رماه بالموت ومن اصحة رماة بالسقم ومن سرة رماة بالحزن فلا يزال كذلك الى يوم القيامة وكل يوم ينقص سلطانه حتى لا يبقى له قوة فاذا كانت القيامة ذهب سلطانه

وخمدت نيرانه وزالت قوته واضمحلت قدرته فيطرحه في الجو والجو ظلمة ليس له حدّ ولا منتهي ثم يجمع الله تعالي اهل الاديان فيحاسبهم ويجازيهم على طاعة الشيطان وعصيانه و اما المسخية فقالت ان النور كان وحده نوراً محضاً ثم انمسخ بعضه فصار ظلمة وكذلك المخرمدينية قالوا باصلين ولهم ميل الي التناسخ والحلول وهم لا يقولون باحكام وحلال وحرام ولقد كان في كل امة من الامم قوم مثل الاباحية والمزدكية والزنادقة والقرامطة كان تشويش ذلك الدين منهم وفتنة الناس مقصورة عليهم

الزرادشتية اصحاب زرادشت بن بورشسب الذي ظهر في زمان كشتاسف بن لهراسب الملك وابوة كان من افربيجان وامه من الري واسمها دغدو زعموا ان لهم انبياء وملوكا اولهم كيومرث وكان اول من ملك الارض وكان مقامة باصطخر وبعدة اوشهنج بن فراول ونزل ارض الهفد وكانت له دعوة ثمة وبعدة طمهورث وظهرت الصابية في اول سنة من ملكة وبعدة اخوة جم الملك ثم بعدة انبياء وملوك منهم منوجهر ونزل بابل واقام بها وزعموا ان موسي علية السلام ظهر في زمانة حتي انتهي الملك الي كشتاسف بن لهراسب وظهر في زمانة زرادشت الحكيم زعموا ان الله عز وجل خلق من وقت ما في الصحف الأولي والكتب الاعلي من ملكوته خلقاً روحانياً فلما مضت ثلثة الأف سنة انفذ مشيئته في صورة من نور متلاًلي علي تركيب صورة الانسان واحق به سبعين من الملائكة المكرمين وخلق الشمس وانقمر والكواكب والارض وبني ادم غير متحركة ثلثة الاف سنة ثم جعل روح زرادشت في شجرة انشأها في اعلي عليين وغرسها في قلة جبل من جبال افربيجان في شجرة انشأها في اعلي عليين وغرسها في قلة جبل من جبال افربيجان

يعرف باسمويذخر ثم مازج شيع زرادشت بلبن بقرة فشربه ابو زرادشت فصار نطفة ثم مضغة في رحم امه فقصدها الشيطان وغيرها فسمعت امه نداء من السماء فيه دلالات على بروها فبرأت ثم لما ولد ضحك ضحكة تبينها من حضر واحتالوا على زرادشت حتى وضعود بين مدرجة البقر ومدرجة الخيل ومدرجة الذئب وكان ينتهض كل واحد منهم .حمايته من جنسه ونشأ بعد ذلك الى ان بلغ ثلثين سنة فبعثه الله نبياً ورسولاً الى الخلق فدعا كشتاسف الملك فاجابه الى دينه وكان دينه عبائة الله والكفر بالشيطان والامر بالمعروف والنهي عن المنكر واجتناب العبائث وقال النور والظلمة اصلان متضادّان وكذلك يزدان واهرمن وهما مبدأ موجودات العالم وحصلت التراكيب من امتزاجهما وحدثت الصور من التراكيب المختلفة والباري تعالى خالق النور والظلمة ومبدعهما وهو واحد لا شريك له ولا ضد ولا ند ولا يجوز إن ينسب اليه وجود الظلمة كما قالت الزروانية لكن الخير والشر والصلاح والفساد والطهارة والخبث انما حصلت من امتزاج الغور والظلمة ولو لم يمتزجا لما كان وجود للعالم وهما يتقاومان وبتغالبان الى ان يغلب النور الظلمة والنحير الشر ثم يتخلص النحير الى عالمة والشرينحط الى عالمة ونبلك هو سبب الخلاص والباري تعالى هو مزجهما وخلطهما لحكمة راها في التركيب وربما جعل النور اصلاً وقال وجوده وجود حقيقي واما الظلمة فتبع كالظل بالنسبة الى الشخص فانه يري انه موجود وليس بموجود حقيقة فابدء النور وحصل الظلام تبعًا لأن من ضرورة الوجود التضاد فوجوده ضروري واقع في المخلق لا بالقصد الاول كما ذكرنا في الشخص والظل وله كتاب قد صنفه وقيل انزل ذلك عليه وهو زندوستا يقسم العالم قسمين

مينه وكيتي يعني الروحاني والجسماني والروح والشخص وكما قسم المخلق الي عالمين يقول ان ما في العالم ينقسم قسمين . خشش وكنش يريد به التقدير والفعل وكل واحد مقدر على الثاني ثم يتكلم في موارد التكليف وهي حركات الانسان فيقسمها ثلثة اقسام منش وكويش وكنش يعني بذلك الاعتقاد والقول والعمل وبالثلث يتم التكليف فاذا قصر الانسان فيها خرج عن الدين والطاعة واذا جري في هذه الحركات على مقتضى الامر والشريعة فاز الفوز الاكبر وتدّعى الزرادشتية له معجزات كثيرة منها دخول قوائم فرس كشقاسف في بطنه وكان زرادشت في الحبس فاطلق فانطلق قوائم الفرس ومنها انه مرّعلي اعمى بالدينور فقال خذوا حشيشة وصفها لهم واعصروا ماءها في عينه فانه يبصر ففعلوا فابصر الاعمى وهذا من جملة معرفته بخاصية الحشيشة وليس من المميزات في شي ومن المجوس الزرادشتية صنف يقال لهم السيسانية والبهافريدية رئيسهم رجل من رستاق نيسابوريقال له خواف خرج ايام ابي مسلم صاحب الدولة وكان زمزميًّا في الاصل يعبد النيران ثم ترك ذلك ودعا المجوس الى ترك الزمزمة ورفض عبادة النيران ووضع لهم كتابًا وامرهم فيه بارسال الشعور وحرم الامهاث والبنات والاخوات وحرم عليهم الخمر وامرهم باستقبال الشمس عند السجود على ركبة واحدة وهم يتخذون الرباطات ويتباذلون الاموال ولا ياكلون الميتة ولا يذبحون الجيوان حتى يهرم وهم اعدي خلق الله للمجوس الزمازمة ثم أن موبد المجوس رفعة الى أبي مسلم فقتله على بأب الجامع بنيسابور وقال اصحابة انه صعد الى السماء على برذون اصفر وانه سينزل على البرذون فينتقم من اعدائه وهولاء قد اقروا بنبوة زرادشت وعظموا الملوك الذين يعظمهم

زرادشت ومما اخبر به زرادشت في كتاب زندوستا قال سيظهر في اخر الزمان رجل اسمة اشيذربكا ومعناة الرجل العالم يزين العالم بالدين والعدل ثم يظهر في زمانة بتيارة فيوقع الافة في امرة وملكة عشرين سنة ثم يظهر بعد ذلك اشيذربكا علي اهل العالم ويحيي العدل ويميت الجور ويرد السنن المغيرة الي اوضاعها الاول وينقاد له الملوك ويتيسر له الامور وينصر الدين المحق ويحصل في زمانة الامن والدعة وسكون الفتن وزوال المحن والله اعلم

الثنوية هولاء اصحاب الاثنين الازليين يزعمون ان النور والظلمة ازليان قديمان بخلاف المجوس فانهم قالوا بحدوث الظلام وذكروا سبب حدوثه وهولاء قالوا بقساريهما في القدم واختلافهما في الجوهر والطبع والفعل والحيز والمكان والاجناس والابدان والارواح

المانوية اصحاب ماني بن فاتك الحكيم الذي ظهر في زمان شابور بن اردشير وقتله بهرام بن هرمز بن شابور وذلك بعد عيسي عليه السلم اخذ ديناً بين المهبوسية والنصرانية وكان يقول بنبوة المسيع عليه السلم ولا يقول بنبوة موسي عليه السلم حكي محمد بن هرون المعروف بابي عيسي الوراق وكان في الاصل مجوسياً عارفاً بمذاهب القوم ان الحكيم ماني زعم ان العالم مصنوع مركب من اصلين قديمين احدهما نور والاخر ظلمة وانهما ازليان لم يزالا ولن يزالا وانكروا وجود شي لا من اصل قديم وزعم انهما لم يزالا قوتين حساسين سميعين بصيرين وهما مع ذلك في النفس والصورة والفعل والقدبير متضادان وفي الحيز متحاذيان تحاذي الشخص والظل وانما يتبين جواهرهما وافعالهما

الظلمة الجوهر

جوهرها قبيم ناقص لئيم كدر خبيث منتن الريم قبهم المنظر النفس

نفسها شِربرة لتيمة سفيهة ضارة جاهلة الفعل

فعلها الشر والفساد والضر والغم والتشويش والتبتير والاختلاف

الحتز

من ناحية الجنوب وزعم بعضهم انها بجنب النور

اجناسها

خمسة اربعة منها ابدان والخامس روحها فالابدان هي الذار والنور والريح روحها فالابدان هي الحريق والظلمة والماء وروحها النسيم وهي تتحرك والسموم والضباب وروحها الدخان وهي تدعى الهمامة وهي تتحرك في هذه الابدان

الصفات

خبيثة شِريرة نجسة دنسة وقل بعضهم

الغور الجوهر

جوهرة حسن فاضل كريم صاف نـقـي طيب الريح حسن المنظر

الغفس

نفسه خيرة كريمة حكيمة نافعة عالمة الفعل

فعلة الخيير والصلاح والشفع والسرور والترتيب والنظام والاتفاق الحيتر

جهة فوق واكثرهم على انه مرتفع من جهة تحت واكثرهم على انها منعطة ناحية الشمال وزعم بعضهم انه جعنب الظلمة

اجناسه

خمسة اربعة منها أبدان والخامس في هذه الابدان

الصفات

حية طاهرة خيرة زكية وقال بعضهم كون

الغورلم يزل على مثال هذا العالم له ارض كون الظلمة لم يزل على مثال هذا وجو وارض النور لم ترل لطيفة على غير صورة هذه الارض بل هي على صورة جرم الشمس وشعاعها كشعاع الشمس ورائحتها طيبة اطيب رائحة والوانها الوان قوس قرح وقال بعضهم ولا شي الا الجسم والاجسام على ثلثة أنواع ارض النور وهى خمسة وهناك جسم اخرالطف منه وهو الجو وهو نفس النور وجسم اخر وهو الطف منه وهو النسيم وهو روح النور قال ولم ينزل يولد ملائكة والهة واولياء ليس على سبيل المناكحة بل كما يتوآد الحكمة من الحكيم والنطق والطيب من الناطتي وملك ذلك العالم هو روحه ويجمع عالمه الخبير والحمد والنور

العالم لها ارض وجو فارض الظلمة لم تزل كثيفة على غير صورة هذه الارض بل هي اكثف واصلب ورائحتها كريهة انتن الروائح والوانها لون السواد قال بعضهم ولا شي الا الجسم والاجسام على ثلثة انواع ارض الظلمة وشى اخر اظلم منه وهو السموم قال ولم تزل تولد الظلمة شياطين اراكنة وعفاريت لا على سبيل المناكحة بل كما يتولد الحشرات من العفونات القذرة وقال وملك ذلك العالم هو روحة يجمع عالمه الشر والنميمة والظلمة

ثم اختلفت المانوية في المزاج وسببه والخلاص وسببه وقال بعضهم أن النور والظلام امتزجا بالخبط والتتفاق لا بالقصد والاختيار وقال اكثرهم أن سبب المزاج ان ابدان الظلمة تشاغلت عن روحها بعض التشاغل فنظرت الى الروح فرات النور فبعثت الابدان على ممازجة النور فاجابتها لاسراعها الى الشر فلما راي ذلك ملك النور وجه اليها ملكًا من ملائكته في خمسة اجزاء من اجناسها

المحمسة فاختلطت الخمسة النورية بالخمسة الظلامية فخالط الدخان النسيم وانما الحيوة والروح في هذا العالم من النسيم والهلاك والافات من الدخان وخالط المحريتي الغار والغور الظلمة والسموم الريح والضباب الماء فما في العالم من منفعة وخير وبركة فمن اجناس النور وما فيه من مضرة وشر وفساد فمن اجناس الظلمة فلما راي ملك النور هذا الامتزاج امر ملكًا من ملائكته فحلق هذا العالم على هذه الهيئة لتخلص اجناس الغور من اجناس الظلمة وانما سارت الشمس والقمر وسائر النجوم لاستصفاء اجزاء النور من اجزاء الظلمة فالشمس تستصفى النور الذي امتزج بشياطين الحروالقمر يستصفى النور الذي امتزج بشياطين البرد والنسيم الذي في الارض لا يزال يرتفع لان من شانها الارتفاع الى عالمها وكذلك جميع اجزاء النور ابداً في الصعود والارتفاع واجزاء الظلمة ابداً في النزول والتسفل حتى تتخلص الاجزاء من الاجزاء ويبطل الامتزاج ويتحل التراكيب ويصل كل الى كله وعالمه وذلك هو القيامة والمعاد وقال ومما يعين في التخليص والتمييز ورفع اجزاء النور التسبيع والتقديس والكلام الطيب واعمال البر فيرتفع بذلك الاجزاء النورية في عمود الصبح الى فلك القمر فلا يزال القمر يقبل ذلك من اول الشهر الى النصف فيمتلئ فيصير بدرًا تم يودي الى الشمس الى اخر الشهر فتدفع الشمس الى نور فوقها فيسري في ذلك العالم الى ان يصل الى النور الاعلى المحالص ولا يزال يفعل ذلك حتى لا يبقى من اجزاء النور شي في هذا العالم الا قدر يسير منعقد لا تقدر الشمس والقمر على استصفائه فعند ذلك يرتفع الملك الذي يحمل الارض ويدع الملك الذي يجتذب السموات فيسقط الاعلى على الاسفل ثم توقد نارحتي يضطرم الاعلى والاسفل ولا يزال يضطرم حتى يتحلل

ما فيها من النور ويكون مدة الاضطرام الغًا واربعماية وثمان وستين سنة وذكر المحكيم ماني في باب الالف من الجبلة وفي اول الشابرقان ان ملك عالم النور في كل ارضه لا يخلوا منه شي وانه ظاهر باطن وانه لا نهاية له الا من حيث تَفَاهِي ارضَهُ الى ارض عدوة ﴿ وقال ايضًا أن ملك عالم النور في سُرَّة ارضه وذكر أن المزاج القديم هو امتزاج الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة والمزاج المحدث الخير والشر وقد فرض ماني على اصحابه العشر في الاموال والصلوات الاربع في اليوم والليلة والدعاء المي المحق وترك الكذب والقتل والسرقة والزنا والبخل والسحر وعبادة الاوثان وان ياتي على ذي روح ما يكرة ان يوتي اليم بمثلة واعتقادة في الشرائع والانبياء أن أول من بعث الله بالعلم والحكمة أدم أبو البشر ثم شيئًا بعدة ثم نوحًا بعدة ثم ابرهيم بعدة عليهم السلم ثم بعث بالبددة الى ارض الهند وزرادشت الى ارض فارس والمسيع كلمة الله وروحه الى ارض الروم والمغرب وفولس بعد المسم اليهم ثم ياتي خاتم النبيين الى ارض العرب وزعم ابو سعيد المانوي رئيس من رؤسائهم أن الذي مضي من المزاج الى الوقت الذي هو فيه وهو سنة احدي وسبعين ومايتين من الهجرة احد عشر الفاً وسبع ماية سنة وان الذي بقى الى وقت الخلاص ثلثماية سنة وعلى مذهبه مدة المزاج اثنا عشر الف سنة فيكون قد بقى من المدة خمسون سنة من زماننا هذا وهو احدي وعشرون وخمس ماية هجرية فنحن في اخر المزاج وبدو المخلاص فالى الخلاص الكلى وانحلال التراكيب خمسون سنة والله اعلم المزدكية هو مزدك الذي ظهر في ايام قباد والد نوشروان ودعا قباد الى مذهبه فاجابه واطلع نوشروان على خزية وافترائه فطلبة فوجدة فقتلة حكى الوراق ان

قول المزدكية كقول كثير من المانوية في الكونين والاصلين الا أن مزدك كان يقول أن النور يفعل بالقصد والاختيار والظلمة يفعل على الخبط والآتفاق والنور عالم حسّاس والظلام جاهل اعمى وان المزاج كان على الأتفاق والخبط لا بالقصد والاختيار وكذلك الخلاص انما يقع باتفاق دون الاختيار وكان مزدك ينهى الناس عن المخالفة والمباغضة والقتال ولما كان اكثر ذلك انما يقع بسبب النساء والاموال فاحل النساء واباح الاموال وجعل الناس شركة فيها كاشتراكهم في الماء والنار والكلاء وحكى عنه انه امر بقتل الانفس ليخلَّصها من الشر ومزاج الظلمة ومذهبه في الاصول والاركان أنها تللتة الماء والنار والارض ولما اختلطت حدث عنها مدبر الخير ومدبر الشرفما كان من صفوها فهو مدبر الخير وما كان من كدرها فهو مدبر الشر وروي عنه ان معبودة قاعد على كرسية في العالم الاعلى على هيئة قعود خسرو في العالم الاسفل وبين يدية اربع قوي قوة التمييز والفهم والحفظ والسرور كما بين يدي خسرو اربعة اشخاص موبدان موبد والهريد الاكبر والاصبهبد والرامشكر وتلك الاربع يدبرون امر العالمين بسبعة من وزرائهم سالار وبيشكار وبالون وبروان وكاردان ودستور وكودك وهذه السبعة تدور في اثف عشر روحانين خواننده دهنده ستاننده برنده خورنده دونده خيزنده كشنده زننده كننده آينده شونده ياينده وكل انسان اجتمعت له هذه القوى الأربع والسبعة والاثني عشر صار ربانياً في العالم السفلي وارتفع عنه التكليف قال وان خسرو بالعالم الاعلى انما يدبر بالحروف التي مجموعها الاسم الاعظم ومن تصور من تلك الحروف شيئًا انفتم له السر الاكبر ومن حرم ذلك بقي في عمي الجهل والنسيان والبلادة والغم في مقابلة القوي الاربع الروحانية وهم فرق

الكوذكية وابومسلمية والماهانية والاسبيدجامكية والكوذكية بنواحى الاهواز وفارس وشهرزور والاخر بنواحي سغد سمرقند والشاش وايلاق الديصانية اصحاب ديصان اثبتوا اصلين نورًا وظلامًا فالنور يفعل المحدر قصدًا واختيارًا والظلام يفعل الشرطبعًا واضطرارًا فما كان من خير ونفع وطيب وحسن فمن المفور وما كان من شر وضر ونتن وقبع فمن الظلام وزعموا أن الغور حي عالم قادر حساس دراك ومنه يكون الحركة والحيوة والظلام ميت جاهل عاجز جماد موات لا فعل لها ولا تمييز وزعموا أن الشريقيع منه طباعًا وخرقًا وزعموا أن النور جنس واحد وكذلك الظلام جنس واحد وان ادراك النور ادراك متّفق وان سمعة وبصرة وسائر حواسة شي واحد فسمعة هو بصرة وبصرة هو حواسة وانما قيل سميع بصير الختلاف التركيب لا النهما في نفسهما شيان مختلفان وزعموا ان اللون هو الطعم وهو الرأحة وهو المجسّة وانما وجدة لونًا لأن الظلمة خالطته ضربًا من المخالطة ووجدة طعمًا لانها خالطته بخلاف ذلك الضرب وكذلك تقول في لون الظلمة وطعمها ورأحتها ومجسَّتها وزعموا أن النور بياض كله وإن الظلمة سواد كلها وزعموا إن الغور لم يزل يلقى الظلمة باسفل صفحاته منه وان الظلمة لم تزل تلقاه باعلى صفحته منها واختلفوا في المزاج والخلاص فزعم بعضهم أن الغور داخل الظلمة والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ فتاذَّى بها واحبّ ان يرقّقها وبليّنها ثم يتخلص منها وليس ذلك لاختلاف جنسهما ولكن كما أن المنشار جنسه حديد وصفحته لينة واسنانه خشنة فاللين في النور والخشونة في الظلمة وهما جنس واحد فتلطف النور بلينه حتي يدخل تلك الفرج فما امكنه الا بتلك المحشونة فلا يتصور الوصول الى كمال ووجود الا بلين وخشونة وقال بعضهم بل الظلام لما احتال حتى تشبّت بالنور من اسفل صفحة فاجتهد النور حتى يتخلّص منه ويدفعها عن نفسه فاعتمد عليه فلحج فيه وذلك بمنزلة الانسان الذي يريد المجروج من وحل وقع فيه فيعتمد علي رجله ليخرج فيزداد لجوجًا فيه فاحتاج النور الي زمان ليعالج التخلص منه والتفرد بعالمة وقال بعضهم أن النور أنما دخل الظلام اختيارًا ليصلحها ويستخرج منها اجزاء صالحة لعالمه فلما دخل تشبّت به زمانًا فصار يفعل الجور والقبيح اضطرارًا لا اختيارًا ولو انفرد في عالمه ما كان يحصل منه الا الخير المحض والحسن البحت وفرق بين الفعل الضروري والفعل الاختياري

المرتونية اثبتوا قديمين اصلين متضادين احدهما النور والاخر الظلمة واثبتوا اصلاً ثالثاً هو المعدل المجامع وهو سبب المزاج فان المتفافرين المتضادين لا يمترجان الا بجامع وقالوا المجامع دون النور في الرتبة وفوق الظلمة وحصل من الاجتماع والامتزاج هذا العالم ومنهم من يقول الامتزاج انما حصل بين الظلمة والمعدل اذ هو قريب منها فامتزج به ليتطيّب به ويلتذ بملانة فبعث النور الي العالم الممتزج روحاً مسيحية وهو روح الله وابنه تحنناً علي المعدل السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم حتى يخلّصه من حبائل الشياطين فمن اتبعه فلا يلامس النساء ولم يقرب الزهومات افلت وبحا ومن خالفه خسر وهلك قالوا وانما اثبتنا المعدل لأن النور الذي هو الله تعالي لا يجوز عليه مخالطة الشيطان وايضاً فان الضدين يتنافران طبعاً ويتمانعان ذاتاً ونفساً فكيف مخاطة الشيطان وايضاً فان الضدين يتنافران طبعاً ويتمانعان ذاتاً ونفساً فكيف يجوز اجتماعهما وامتزاجهما فلا بد من معدل يكون منزلته دون النور وفوق الظلام فيقع المزاج معه وهذا على خلاف ما قاله المانوية وان كان ديصان اقدم

وانما اخذ ماني منه مذهبه وخالفه في المعدّل وهو ايضاً خلاف ما قال زرادشت فانه يثبت التضاد بين النور والظلمة ويثبت المعدل كالحاكم على الخصمين المجامع بين المتضادين لا يجوز أن يكون طبعة وجوهرة من أحد الضدين وهو الله عز وجل الذي لا ضد له ولا ند وحكى محمد بن شبيب عن الديصانية انهم زعموا أن المعدّل هو الانسان الحسّاس الدرّاك أذ هو ليس بنور محض ولا ظلام محض وحكى عنهم انهم يرون المناكحة وكل ما فيه منفعة لبدنه وروحه حرامًا ويحترزون عن ذبح الحيوان لما فيه من الالم وحكى عن قوم من الثنوية ان النور والظلمة لم يزالا حيّين الا أن النور حساس عالم والظلام جاهل أعمى والنور يتحرك حركة مستوية والظلام يتحرك حركة عجرفية خرقا معوجة فبينا كذلك اذ هجم بعض همامات الظلام على حاشية من حواشي النور فابتلع الغور منه قطعة على الجهل لا على القصد والعلم وذلك كالطفل الذي لا يفصل بين الحمرة والتمرة وكان ذلك سبب المزاج ثم أن النور الاعظم دبر في المخلاص فبني هذا العالم ليستخلص ما امتزج به من النور ولم يمكنه استخلاصه الا بهذا التدبير

الكينوية والصيامية واصحاب التناسخ منهم حكي جماعة من المتكلمين ان الكينوية زعموا ان الاصول ثلثة النار والارض والماء وانما حدثت الموجودات من هذه الاصول دون الاصلين الذين اثبتهما الثنوية قالوا والنار بطبعها خيرة نورانية والماء ضدها في الطبع فما رايت من خير في هذا العالم فمن النار وما كان من شر فمن الماء والارض متوسطة وهولاء يتعصبون للنار شديداً من حيث انها علوية نورانية لطيفة لا وجود الا بها ولا بقاء الا بامدادها والماء يخالفها في الطبع

فيخالفها في الفعل والارض متوسطة بدينهما فتركب العالم من هذه الاصول والصيامية منهم من امسكوا عن طيبات الرزق وتجرّدوا لعبادة الله وتوجهوا في عباداتهم الي النيران تعظيماً لها وامسكوا ايضًا عن الذكاح والذبائح والتناسخية منهم قالوا بتناسخ الارواح في الاجساد والانتقال من شخص الي شخص وما يلقي من الراحة والتعب والدعة والنصب فمرتب علي ما اسلفه قبل وهو في بدن اخر جزاء علي ذلك والانسان ابدًا في احد امرين اما في فعل واما في جزاء وما هو فيه فاما مكافاة علي عمل قدّمه واما عمل ينتظر المكافاة عليه والجنة والغار في هذه الابدان واعلي عليين درجة النبوة واسفل السافلين دركة الحية فلا وجود اعلي من درجة الرسالة ولا وجود اسفل من دركة الحية ومنهم من يقول المدرج الاعلي درجة الملائكة والاسفل دركة الشيطانية ويخالفون بهذا المذهب المدرج الاعلي درجة الملائكة والاسفل دركة الشيطانية ويخالفون بهذا المذهب المدرج الاعلي درجة الملائكة والاسفل دركة الشيطانية ويخالفون بهذا المذهب المدرج وبقاء اجزاء الظلام في عالمة الخسيس الذميم

واما بيوت النيران للمجوس فاول بيت بناة افريدون بيت ناربطوس واخر بمدينة عفارا هو بردسون واتخذ بهمن بيتاً بسجستان يدعي كركرا ولهم بيت نارفي نواحي بخارا يدعي قباذان وبيت ناريسمي كويسة بين فارس واصبهان بناة كيخسرو واخر بقومس يسمّي جرير وبيت ناريسمي كذكدز بذاة سياوش في مشرق الصين واخر بارجان من فارس اتخذة ارجان جد كشتاسف وهذة البيوت كانت قبل زرادشت ثم جدّد زرادشت بيت نار بنيسابور واخر بنسا وامر كشتاسف ان يطلب ناراً كان يعظمها جم فوجدوها بمدينة خوارزم فنقلها الي داراجرد ويسمّي آذرخوا والمجوس يعظمونها اكثر من غيرها وكيخسرو

لما خرج الي غزو افراسياب عظمها وسجد لها ويقال ان نوشروان هو الذي نقلها الي الكارمان فتركوا بعضها وحملوا بعضها الي نسا وفي بلاد الروم علي باب قسطنطنية بيت نار اتخذه شابورين اردشير فلم يزل كذلك الي ايام المهدي وبيت نار باسفينيا علي قرب مدينة السلم لتوران بنت كسري وكذلك بالهند والصين بيوت نيران واما اليونانيون فكان لهم ثلثة ابيات ليست فيها نار وذكرناها والمجوس انما يعظمون النار لمعاني منها انها جوهر شريف علوي ومنها انها ما احرقت ابرهيم الخليل عليه السلم ومنها ظنهم ان التعظيم ينجيهم في المعاد عن عذاب الغار وبالجملة هي قبلة لهم ووسيلة واشارة

انتهى ذكر اصناف الملل

نجز الجزؤ الاول من كتاب الملل والنحل ويتلوه في الجزؤ الثاني ذكر اهل الاهواء والنحل

719001

BL1060 M8

UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY



Digitized by Google

